



### FEB - MAR 2011

### **Editorial Board**

#### **Chief Patrons**

Dr. Khalid Mahmood Shaikh Khaleefa Kanwar Tariq Mahmood Prof. Muhammad Azeem Farooqi Dr. Prof. Ajmal Gulzar Syed Zulfiqar Haider

#### **Bureau Chief**

Muhammad Naveed Anwar Ch.

#### **Chief Editor**

Prof. Muhammad Riaz Gohar

#### **Editor Women Wing**

Prof. Musarrat Azmat Faroogi

#### **Sub Editors**

Hafiz Muhammad Umar Farooqi Nabila Farooqi Tasneem Arifa Tuba Azeem

#### **Art Editor**

Muhammad Naeem Anwar Faroogi

#### Marketing Manager/Treasurer

Muhammad Waheed Rashid

#### **Sub Manager**

Prof. Zaqa-ullah Farooqi

#### **Chief Distributor**

Peer Muhammad Sarfaraz Faroogi

#### **Assistant**

Qazi Shahbaz Ahmad Faoorqi

#### **Legal Advisors**

Muhammad Imran Yunus Khokhar Anjum Iqbal Butt Hafiz Asif Raza Faroogi

#### **Web Editor**

Muhammad Saeer Babar

## **Advisory Council**

#### **Chief Advisory Council**

Rashid Hameed Kalyami
Dr. Sultan Basheer Mahmood
Hafeez Ullah Khan
Dr. Sultan Azam Khan Tamoori
Major Hafiz Muhammad Naeem Farooqi
M. Zahid Sarwer
Col. Muhammad Ashraf
Muhammad Imran Khan
Hafiz Muhammad Imran
Muhammad Waseem Farooqi
Muhammad Imran Younis Advocate
Irshad Qader Sheikh
Abdul Basit Khan Abbasi
Muhammad Azmat Ullah Bajwa
Hafiz Muhammad Moeen Faridi

Published by:

Azeem Publications (regd.)

**Price:** 

First Floor, Hussain Plaza, Peoples Colony, Gujranwala 0321-6441756 azeempublications@yahoo.com Websites: (1) www.aec.org.pk (2) www.azeemdeen.com

Monthly: Rs. 25/-Annual: Rs. 300/-



- 3 Al-Quran
- Al-Hadith
- The Beloved One's Entrance into Paradise
  Ahwaal-ul-Muaarifeen
- The Irrefutable Challenge of the Reality



### **Main Office**

## Azeem Academy

Gondlanwala Road, Gujranwala Ph.: 055-4002398

### **Sub Office**

#### **Azeem Academy**

H. No. 452, St. 89, G-11/3, Islamabad Ph.: 051-4319952, 0345-5040713 0300-5197763

# Al-Quran

By Prof. Muhammad Azeem Faroogi

- 16 -





"Nahal" means honey-bee. This name denotes that as a bee sucks juice from the fruits and flowers and prepares very delicious health-giving honey and there are no side effects whether that honey keeps lying for centuries. It never gets rotten or sour. Likewise all reformative and intellectual sciences have been accumulated in this Holy book of Allah, "The Holy Quran". Which will remain everlasting, useful and informative till the end of this world. God Almighty will also save it till the eternal day.

# **Important Points**

Message of the Messenger

After three thousand years, the beloved person of Allah, Muhammad PBUH comes through the peaks of Faran and announces, "O' people! Say there is no god but Allah, you will achieve salvation."

The reaction of the Makkans

There starts a silent cold war among the Makkans. When the slogan of Oneness of Allah is raised, there starts unwanted, fiercest and cruel reaction and agitation from the Makkans after passing through the stages of usual enmity and hatred. They think that there is only one way of salvation and survival in protecting the believer ritual system of their forefathers.

Difference between Messenger of Allah and Non-believers

The Messenger of Allah, Muhammad

(PBUH) was busy in his sincere well wishing for the idols-worshipers and common people. They darken the atmosphere and peaceful condition of Makkah by creating fus, plundering and irrational objectives and charges. The beloved Prophet of Allah Almighty recites the melodious, gentle and sweetie verses of the Holy Quran time and again. They add fuel to fire by aggravating the flames of enmity and hatred but he calls them to peaceful and blissful life style and fair dealing. They make undignified remarks but he overlooks their non parliamentary criticism and commentary.

Devastating promise of Eternal torment

This chapter of the Holy Quran was revealed under these circumstances. Their was handsome matter/ material of true guidance for all human beings. With the help of internal and external environmental argument from this universe have been presented to answer and remove all the objections raised by the infidels regarding. Inspite of all these strong, rational and forceful arguments the non-believers have been warned against catastrophic/devastating consequences, if they do not mend their ways (minds, hearts, characters).

In the end all those traits and characteristic which are part and parcel/unavoidable preaches of Islam. This Makki Surah comprises sixteen Rukus and on hundred and twenty eight verses.



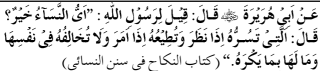
# Al-Hadith

# By Dr. Khalid Mahmood Sheikh



# The Righteous Wife





Abu Hurairah reported that once the Prophet was asked: "Which is the best woman?" He replied: "The one who pleases him when he looks at her, who obeys him when he gives her a command and guards her person and his property if he is absent." (Sunan an-Nasai)

### Keywords in Hadith

Which of the woman أَيُّ النَّسَاءُ

خَيْرٌ Better, best تُسُرُّهُ She pleases him

َ عُطِيُعُهُ She obeys him سَطِيُعُهُ Which he dislikes

### Explanation

In this tradition we are told that a good wife has three main attributes. Firstly, she is a source of pleasure and comfort to her husband and always meets him with a cheerful face. Secondly, she is very obedient and carries out his commands. Thirdly, she is honest and responsible and protects his person and his property in his absence. This is a comprehensive description of a good wife. That man is most fortunate who has such a type of wife. In the family unit the wife plays a pivotal role. A good wife possessing these qualities can run a beautiful home. She keeps the husband happy and raises her children nicely.

A good relationship and understanding between husband and wife have great impact upon the upbringing of children. A home where the partners of life have not developed an understanding and have no respect and love for each other, turns into a hell. Consequently the children suffer.

In domestic affairs the wife plays the major role. If she possesses the qualities mentioned in the hadith she can make a positive contribution.



# Make Easy & Observe Consistency



Ayesha reported that the Messenger of Allah ; said: "make things easy for the people, do not create difficulties, make them happy and don't spoil their pleasure, fulfill their needs and bring them closer. The acts most pleasing to God are those which are done steadfastly." (Sahih of Muslim)

### Keywords in Hadith

Make (things) easy

Don't make (things) difficult کَا تُعَسِّرُوُا

Give good tidings بَشِّرُوْا

Don't keep (them) away, don't make لَا تَنْفِّرُوْا

them turn away

Turn away, fulfill their needs

### Explanation

4

In tradition Rasulullah advises believers to make things easy for the people. Do not create difficulties for them that they may not follow or practice din i.e. the religion. A da'ei or the preacher should instil love and hope in them. Give them good tidings and encourage them to come closer instead of keeping them away. They should not infuse and inject in them the hatred and aversion. Rather they should help them and fulfill their needs and bring them closer. At the end, he said that the acts most pleasing to Allah are those that are done steadfastly.

Islam is a balanced way of life and does not put too much burden on its believers. They are not supposed to perform acts that are out of their reach and bounds. Religion of Islam does not demand too much of them.



# Ahuvaal-ul-Muvaarifeen

By Prof. Muhammad Azeem Farooqi

(Life Style of the Seers)





The Beloved One's Entrance into Paradise



جَاءَ رَجُلُ إِلَى النَّبِيّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ: اَلْمَرُءُ مَعَ مَنُ اللَّهِ الرَّجُلُ يُحِبُّ الْقَوْمَ وَلَا يَلْحَقُ بِهِمُ قَالَ: اَلْمَرُءُ مَعَ مَنُ اَحَبَّ. (بخارى و مسلم)

### **Translation**

A man came to see the Prophet of Allah Muhammad (P.B.U.H) and asked to explain the status/position of man who loves a group of people (nation) whom he never sees. The Holy Prophet (P.B.U.H) made statement, "The man will be with that one (at the Day of Judgment or in Paradise) whom he loves the best." (Narrated by Bukhari and Muslim) Reference to the Hadith

This hadith was passed on by Sheikh Al-Jaleel and my maternal uncle, Mansoor Rabani Ansari (R.A), who narrated us at the bank of River Dajla, when he was in his monastery (shrine), he says that we were informed by Abu-Tahir Muhammad bin Hassan Bagalai, he says that we were informed by Abu-Amer Usman bin Muhammad Alaf, he tells that we were told by Abu-Bakar Ahmed bin Sulaiman (R.A) while he was dictating us, he says that he was related from a written script by Yehya bin Jaffar Abi-Talib (R.A), he says we were narrated by Muhammad bin Ubaid (R.A), he narrated from Shafique (R.A) and he (finally) narrated from Abu-Musa Ashari (R.A).

## The Importance of Love

This Hadith strengthesizes the love for the seers when the intention of love is accurate and it also brings good news for those who are attached/ affiliated with them. It is sound reality that "Deen" is meant the love and enmity only for the sake of Almighty Allah. The mystry of the most sincere love is that the seer of Allah is superior to every other one in ecstasy and secret whisperings.

### The Limits of the Worshiper

O' my dear son! Behold that the seer of Allah is well aware of the intentions of the other seers and the persistence of his disciples. Almighty Allah has made His believers bound for the most sincere and righteous worshiping. Then He made a list of all necessary conditions for them to follow, so that they may not accede the limits of worshipers and may not proclaim the rank of the Sustainer at any cost, and they may not cross the limits of (faqar) contentiousness and may not enter realm of selflessness/egotisticism. Allah Almighty says:

يَآيُّهَا النَّاسُ اَنْتُمُ الْفُقَرَآءُ إِلَى اللَّهِ. (فاطر: 15)

**Translation:** "O' people! You all are dependent to Allah Almighty."

The Secret to come out of The Shell of Worshiping

He (Almighty Allah) has made a cause for every happening. So he made truthfulness and sincerity for the creatures as a source to come out of traditional worshiping. The Holy Quran says:

وَمَنُ يَّتَّقِ اللَّهَ يَجُعَلُ لَّهُ مَخُرَجًا. (طلاق: 2)

**Translation:** "And he who fears Allah Almighty, Allah Almighty makes a way for his salvation."

The Explanation of the Verse of the Holy Quran

Allah Almighty blesses them alongwith this worhiping with His pure love, "مِـنُ حَيْـتُ لَا"

**Translation:** "And he, who fears Allah Almighty, he keeps himself spare from inclination to any other else."

**Translation:** He (Allah Almighty) makes a sound way for him to come out of the veils of farther-ness and he bestows upon him His close attachment and real specter.

**Translation:** "From those paths which were beyond his expectations."

### The Recognition of the Righteous Being

Therefore, He Almighty Allah has made His recognition similar to the recognition of man's self being. The main argument of this reality is that:

- 1. He who got recognition of his self-being at the stage of worshiping, he affirmed the recognition of Allah Almighty's rank as a worshiped One.
- 2. He who knows himself well by the dint of his mortality, he succeeds to know Allah Almighty with His immortality.
- 3. He who knows himself by dint of his blunders/ mistakes and disloyalty, he succeeds in knowing Allah Almighty with loyalty and bliss.
- 4. He who recognizes himself by dint of his needs. He makes his way on the path of Allah with restless heart and stumbling treads.
- 5. And he who gets awareness of Almighty Allah as the Lord of everything, his necessities get lesser before others.

Prophet (P.B.U.H) and the Recognition of Allah Almighty

It is narrated that the Holy Prophet

(P.B.U.H) made a statement:

- 1. He who got recognition of Allah Almighty, he paid His right. It means he who got recognition of Allah Almighty with His rights, he handed himself over to his Lord.
- 2. And he who got recognition of Allah Almighty with His Sustaining-power. He fulfils the conditions of His adornment.
- 3. And he who got recognition of Allah Almighty with His Rewarding-Features, he put himself into difficulties.
- 4. And he who made recognition of Allah Almighty with His being Self-Sufficient, he made Him his only enough Sustainer/Sufficient.

### The Message of the Lord

It is narrated that Allah Almighty revealed a message to Hazrat Dawood (A.S), "He who got my recognition, he intended to and made desire for my acquisition/ provision, and he who got searched Me, got Me; and he who found Me, he never made any research other than Me.

# Deprivation from Recognition -- Deprivation from Submission

Sheikh Abu-Bakar Wasti (R.A) said that he who made recognition of Allah Almighty he loved Him. and he who obeyed Him he throws everyone else out of his heart. And he who remains deprived of the taste of obediencey, he is the loser.

### The Teachings of Yousaf bin Asbat

Yousaf bin Asbat (R.A) made statement that he who got close acquaintance with Allah Almighty but was inclined to someone else also, in reality he never made a single bow before Him. and he who got close attachment with Him and was not contented with it, Allah Almighty never blesses him

with contentment. Likewise he who calls Allah's Name time and again but he keeps some hidden enemies of Allah in his heart; actually he has never got real recognition of Allah Almighty. Surely, he who fears Allah in every condition, Allah makes him free from the fear of every thing. He who is attached with his Lord, he gets away from the creature. He who demands dignity from this Dignified Lord, He bestows upon him honour and domination. He who is entangled in creature's wiles, he gets neither honour nor self-esteem. He who gets away from all the means/ factors which lead man to get away from Allah, he has adopted all sources which lead man to get attached/ close to Allah Almighty. He who stays away from all other worldly attachments, he adopts real affection with his Lord. The man who affirms the spiritual taste of his Lord's Name's rosary/ remembrance, secrets of Unknown gets disclosed for him/ all mysteries are revealed to him. He who forgets all the worries except One, Allah Almighty sustains him from all other worries and troubles. The man who seeks for his Lord's consent/ he cares for no others', displeasure. He who feels himself self-sufficient for going before Him/ bowing before Him, He opens special path for him in solitude. He who gets close his Allah, becomes stranger for others. The man who desires dignity in both the worlds, he must develop strong relation with the Lord of both the worlds. He who does not care for Allah's consent, he gets away from the right path. The man who wishes to relish the taste of Allah's love, he must take draughts of creature's enmity and jealousy. He who develops closeness with everything, he is departed from everything and he who is

inclined heartily to anything else except Allah, he gets nothing from Him.

### Saying of the Holy Prophet (P.B.U.H)

The Messenger of Allah (P.B.U.H) said, He who gets up early in the morning with remembrance of others than Allah, he gets nothing from Allah.

### Allah's Argument

Allah Almighty revealed in one of His book, "he who loves Me, I love him and he who demands anything from Me, I bestows upon him my blessings. He who shows affection for Me, I show My affection for him, and he who is contented with My offerings, I and all My belongings are bestowed upon him. Behold, he who seeks Me, finds Me. He who sleeps for other than Me, he never gets Me.

# Various Methods to Achieve Allah's Recognition

It is said that Allah says he who tries to seek Me through his repentance, he find Me in his redemption. He who seeks Me by thanks of My blessings, he finds Me with My more blessings. He who seeks Me in his prayers, he finds Me in his redemption. He who seeks Me in his contentment, he finds Me in his contentment. He who seeks My company, will find Me nearer. He who seeks Me in love, finds Me in My recognition. He who has the quest to find Me whole heartedly will be cherished by My sight.

### The Benefits of Contentment

Someone has said the man who lives for Allah Almighty. It means who remains busy in Allah's... Allah Himself takes care of his affairs. He who remembers Allah Almighty, He remembers him. He who loves Allah Almighty, Allah Almighty loves him. He who pleases Allah's Will Allah pleases his will.

وَمَنُ يَعْتَصِمُ بِاللَّهِ فَقَدُ هُدِى إلى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ. (آل عمران: 101)

**Translation:** "And he who strengthens his relation/ link with Allah Almighty he was surely set on the right path."

Allah Almighty says, he who likes Allah's meeting Allah likes his meeting. One of Saint's wise sayings is this that the man who is involved in any of creature's affairs, he would be hard on them. And he who is contented for what he has given he finds rest from many jobs and he who is greedy for this world he gets away from Allah Almighty. He who tears of courtesy's curtain, even the highest skies can not cover him. He who keeps in mind the end of all affairs, he stays away from worldly problems. He who is not contented faces great grieves. He who uses courtesy sword kills all the problems. The man who lives/ remains happy can not live forever. He who does not believe his toungal, fales destruction.

He who does not recognizes his loss he can not recognize his benefit as well, too. He who avoids bad people and sinner's company, Allah blesses him with pious people's company. He who seeks honour without the right given by Allah, he degrades himself. He who wastes the sowing tie, will find nothing in harvesting days. He who believes in other than Allah Almighty, He puts him into punishment through the very source. He who believes that Allah Almighty can do everything to the end, Allah Almighty becomes the perfect Supervisor for him and he succeeds to find all the ways to goodness. He who is able enough to taste the sweetness of Divine whispers forgets the bitterness of all troubles.

Three Wills of the Pious-Followers

It is said that, the pious people among the

followers used to advise one another in these three sentences:

- 1. He whose action are for the Here-after, Allah Almighty is enough for his worldly tasks.
- 2. The man who becomes pious in his hidden practices, Allah Almighty purifies his apparent practices.
- 3. Who reforms his Divine duties, Allah Almighty corrects his affairs with the creature:

اذا السر والاعلان في المؤمن استوى لأى العز في الدارين واستوجب الثناء وان خاف الاعلان سر افسال له والعنا على فلعه فضل سوى الكد والعنا

**Translation:** If the pious one is just internally and externally, he is honored in both of the worlds and deserved admiration. If he is afraid of the disclose-ness of his inner thoughts he will just get problems and tiredness.

In another verse there is:

من اعتدنا لمولى فذاك جليل و من رام عز امن سوره ذليل فلو ان لفسام ذنبراها مليكها قضت و طرافي سجدة تقليل

Translation: The man who desires to earn the honor with the grace of his Creator, really achieves sublimity, and one who desires to earn the honor through other than Allah Almighty, degrades himself. He is weakened by his worldly master in his worshiping although he could get his desires fulfilled just by bowing himself once before Allah Almighty.

وَمَنُ كَانَ فِي هَاذِهٖ اَعُمٰى فَهُوَ فِي الْأَخِرَةِ اَعُمٰى. (الاسراء: 72)

Translation: "And he who is blind (deaf and dumb) to goodness in this world will find nothing in the Hereafter except blindness."

*M* 

### The Irrefutable

# Challenge of the Reality

Sultan Bashir Mahmood, Atomic Scientist, (Sitara-e-Imtiaz)



# WHAT DO THE MOON AND THE OCEANS TELL?

From an average distance of 270,000 miles above the earth, the moon performs a daily service of pushing and pulling the waters of oceans, causing ebbs and tides. This is achieved as the result of a complex arrangement of the changing distance of the moon on its orbit around the earth brought about by the axial rotation of earth around itself. Water in the oceans on earth is pulled by the gravity of the moon. This is called tide. When water is pulled up on one side, a depression is created on the opposite side, called ebb. This constant movement of oceans enriches the waters with oxygen and provides sustenance for life within them. It also cleans the harbours, river deltas and seashores by taking the polluted waters to deeper levels. Without this auto-cleaning and washing system oceans would not have been able to support marine life for long. The distance between the earth and the moon is also crucial. Was this lesser, water would have rushed over land, had it been more, tides would have been insufficient.

Did the moon on its own decide this role for itself in sympathy of the oceans for the sake of boosting biological life in them? OR the earth asked moon for this favour?

### Still No GOD?

Seawater is salty to a measured level. This salinity has been maintained within limits over the last three billion years since life began in oceans, to the level necessary for marine life. It makes it easier for them to swim, and also, after dying it disposes of them without smelling foul.

Who established this salt balance to sustain biological life?

Look into the streams of sweet and saline water flowing side by side in the seas. There are aquifers of sweet and saline water under the surface of earth as well. At places these waters are joined together, yet they do not mix.

Who maintains this hydro barrier between them to keep them apart? Just an accident? Do you believe so?

## THINK OVER THE EARTH

Earth is unique in all respects. It is the only habitable planet in the solar system. This is due to its very special position in the solar system that causes a mild climate suitable for life.

The earth revolves around the sun and at the same time it also rotates around itself on its axis. In its motion it also spins like a top. If the axes of the earth were at right angles to the path of the earth around the sun, all the days of the year would have been of equal length. This would not have been as good for mankind. In order to create a variety of seasons in a year, the earth is tilted at an angle of 67.5° on its path around the sun. Thus in June, the northern hemisphere is tilted towards the sun and it receives more sunshine during the day. This brings summer, as also winter, spring and autumn during the different periods of the tilt with respect to the sun.

Our survival on earth depends upon this comfortable weather pattern and the regular cycle of day and night. Imagine, if it were not like that, could life have bee possible?

Who determined and tilted the earth for us at precisely 67½ degrees at its orbit around sun? Who had fixed an elliptical orbit for it instead of a circular one in order to produce variations in seasons on it? Who maintain it

**AZEEM** ENGLISH MAGAZINE

so precisely?

Who had made it rotate on its own axis once in 24 hours to produce the cycle of day and night?

Did the earth decide all this by itself and then integrated them into a living system?

### Still no GOD?

The inner core of earth is made of molten iron which is the cause of the massive electric currents in it This in turn is responsible for lightning in the clouds that converts free nitrogen into nitrous oxide, necessary for the growth of food and flora. Moreover, this feature also allowed the invention of magnetic compass, which in turn contributed to the invention of submarines, aircrafts among others by helping to orient and track their paths and destinations. What a design! Who did it?

The same magnetism causes a very strong protective cover of ionosphere over earth, which shields life on it from the harmful radiations from outer space. Moreover, it reflects radio waves back to earth allowing long distant radio communication possible. Imagine the consequences if earth was not made like that! Will you still deny the favours of the supreme Creator who did all this for you?

Still doubt GOD?

# THE WORLD AROUND YOU!

The earth's original atmosphere contained poisonous gases. The lack of oxygen meant that animals or plants could not have survived. Along came the algae, the plant-like bacteria, which release oxygen through the process of photosynthesis. Thus, gradually the atmosphere was made fit for life to appear on earth.

Each plant that grows on earth is directly beneficial for us. These are factories made to receive solar energy, and convert it into food for us to eat, and grow the wood for us to burn. They suck carbon dioxide from the air, retain one atom of carbon and in return give out two atoms of oxygen back to the environment.

Who programmed all this, the oceans or the algae? If your answer is 'evolution', then who guided evolution to evolve things in the way that was necessary?

## **MESSAGE OF CARBON**

Our body is primarily made of carbon. How did this basic building block of life come into existence? Science has now discovered that carbon atoms in your bodies were formed in some remote star by a very special process. When three atoms of helium are fused together at ultra high temperature and pressure, one atom of carbon is formed. It is further discovered that fusion reaction is made possible by precisely determined resonance of helium atoms at a special frequency. Had there been even a minute mismatch in the mutual resonance of these elements, they would not have joined together to make the elements of your body. Consequently, no energy, no higher elements, no plants, no animals, no humans would have existed.

Who masterminded this grand design of creation? Who fixed for helium the special frequency of resonance to make the fusion of elements possible? Who maintains these ultra precise conditions even fifteen billion years later?

Did helium think of that itself? Did carbon ask for it?

Will you still not believe in the supreme Creator and thank Him for all that He has done for you?

Still no GOD?



محدود تھاوران کے علوم میں تاریخ، اخلاقیات، شاعری اور ریاضی وغیرہ کے علاوہ کچھنہ تھا۔ یہ لوگ صنعتی ترقی سے بھی واقف نہیں تھے۔ اور یہ لوگ مجردات پر یقین نہیں رکھتے تھے۔ اس ملک میں کسی قانون پر تبصرہ کرنا جرم تھا اور اشاعت کی سہولت کے باوجود یہ لوگ لا بحر بریوں کو وسعت نہ دے سکے۔ وہ لوگ اپنی تخریروں میں سادہ انداز اپناتے تھے اور غیر ضروری الفاظ کا استعال نہیں کرتے تھے۔ اس ملک کی فوج تا جروں اور کسانوں پر مشمل تھی اوران کے جزل وغیرہ بغیر تخواہ کے کام کرتے تھے۔ ان لوگوں کوفوج کی ضرورت ہی کیا تھی لیکن کچھ عرصہ پہلے ان لوگوں کو عام انسانوں والے عارضے نے آن کیا تھی راتھا اوراو نچے درجے کے لوگ مطلق العنا نیت حاصل کرنا چا ہتے تھے اور عقد میں سادہ نیت عاصل کرنا چا ہتے تھے اور تقدری تبھرہ

یہ باب بھی کافی اہمیت کا حامل ہے کیونکہ اس باب میں برطانوی لوگوں اور بطورِ خاص وہاں کی حکومت پر گہری چوٹ کی گئی ہے۔ اس باب میں طنزیہ کلمات کا استعال بھی نظر آتا ہے۔ مثلاً Gulliver بادشاہ کی عقل کو کممات کا استعال بھی نظر آتا ہے۔ مثلاً حجبہ حقیقت اس کے برعکس ہے۔ بادشاہ کے نظریات پیداواریت پر Gulliver کا طنز اصل میں Swift کے Irony کے استعال کی ایک عمدہ مثال ہے۔

# Chapter-8

بادشاہ جاہتا تھا کہ اب Gulliver اپنے ہی سائز کی عورت تلاش کر کے شادی کرے تا کہ اس کی افزائش نسل ہو سکے۔لیکن Gulliver نے بیہ خیال پیند نہ کیا اور اس جزیرے سے واپس جانا جاہا جہاں وہ پہلے ہی دوسال گزار چکا تھا۔

ایک روز Gulliver کوچھوٹے سے صندوق میں ڈال کر ملکہ اور بادشاہ اپنے ساتھ سمندر کی سیر کے لیے لے گئے۔ اچپا نک ایک عقاب نے وہ صندوق اپنی چونچ سے پکڑ کر اُٹھالیا اور اُڑ گیا۔ وہ تھوڑی دور ہی گیا تھا کہ دوتین عقاب اس کے اوپر بل پڑے اور نیٹجاً Gulliver نیچ گر گیا۔ لیکن خوش قسمتی سے ایک جہاز جو وہاں سے گزر رہا تھا، کے کپتان نے اسے بچالیا۔

کپتان کا نام Mr. Thomas Wilcocks نے اسے اپنی بیپتا سائی Shrophire کا رہنے والا تھا۔ Gulliver نے اسے اپنی بیپتا سائی کیان اس کپتان کو یقین نہیں آ رہا تھا۔ Gulliver نے اس ملک کی کچھ چیزیں انہیں دکھا ئیں اور کپتان اسے برطانیہ پہنچانے پر رضامند ہوگیا۔ جہاز سرجون ۲۰ کاء کو برطانیہ بننچ گیا۔ Gulliver کولگ رہا تھا کہ وہ ایک بار مجر بونوں کے جزیرے برآ گیاہے۔

تنقيدى تبصره

اس باب میں Gulliver ہے ملک واپس آگیا ہے۔عقاب کا اسے اُڑا لے جانا اس کے لیے خطرناک ثابت ہوسکتا تھالیکن خوش قسمتی سے وہ صحیح سلامت گھر لوٹ آیا۔ یہ باب Part-2 کا اختتام ہے۔ Gulliver کو ہرچیز بہت چھوٹی جھوٹی گیورٹی لگ رہی تھی۔

 $\gamma$ 

تيراعكس

احربلال

دولتِ غم کو دنیا سے چھپائے رکھنا
وہ یاد بھی آئے تو اُسے بھلائے رکھنا
یہی خاصا وفا کا ہے، یہ دستور دنیا
دل ہوغم سے گھائل، لب مسکرائے رکھنا
عادت سی ہوگئ ہے، تیری یاد میں ہاری
ہجوم غم کو اپنا ہم قدم بنائے رکھنا
تیری آرزومیں کئے ہیں یوں دن رات میر بے
تیری آرزومیں کو اپنے دل میں سجائے رکھنا
وہ میرا نہ ہو سکا تو کیا ہوا احمد
وفا یہی ہے کہ خود کو اُس کا بنائے رکھنا

*M* 

موں کیکن بادشاہ کواس کی کسی بات کا یقین نہ آیا اور وہ انہیں محض فضول باتیں سمجھتار ہاتو Gulliver کو احساس ہوا کہ وہ یہاں اپنی برتری ثابت نہیں کر یائے گا۔

ایک بار Gulliver باہرسیر کو نکلا تو گائے کے گوبر میں پھنس گیا۔ اسے بڑی مشکل سے نکالا گیا اور ایک رومال سے پونچھ کرصاف کیا گیا۔ تنقیدی تبصرہ

اس باب میں مختلف مزاحہ واقعات رونما ہوئے ہیں۔ صرف ایک ہی سنجیدہ واقعہ ہے۔ جس میں Gulliver کسی مجرم کو سزا ملتے دیکھا ہے۔ وہاں کی چھوٹی چھوٹی اور حقیر ترین چیزیں Gulliver کے لیے بڑے بڑے برٹ مسائل کا باعث بنتی ہیں اور کنیزوں کے رویے سے تو بہت تنگ آگیا۔ اسے ان کسائل کا باعث بنتی ہیں اور کنیزوں کے رویے سے تو بہت تنگ آگیا۔ اسے ان کے ملک سے گئن اور بد بو آتی تھی۔ اصل میں Swift یہ کہنا چاہ رہا تھا کہ اس کے ملک کے عاشق خواتین سے آنے والی سڑاند اور بد بوکو بھی برداشت کر لیتے ہیں کیونکہ وہ جنسی جذبات کے زیراثر ہوتے ہیں۔ آخر میں Gulliver ایک جزیہ کہنا ہے کہا ہے کہا ہے۔ کہا ہے حالات میں اپنی برتری ثابت کرنا بیکار ہے۔

# Chapter-6

Gulliver بادشاہ اور ملکہ کا پہندیدہ شخص بن جانے کے بعد اکثر انہیں خوش کرنے کی تگ ودو میں رہتا۔ ایک باراس نے ملکہ کی تنگھی سے ایک کرسی تیار کر دی۔ پھر اس نے ملکہ کے لیے ایک پرس بنایا۔ ایک دن اس نے کسی آلہ موسیقی کو بچا کر با دشاہ اور ملکہ کوخوش کرنے کی کوشش کی۔

بادشاہ کافی معقول اور دانشمندسم کا آدمی تھا۔اس نے Gulliver بادشاہ کافی معقول اور دانشمندسم کا آدمی تھا۔اس کے ملک کے لوگوں اور طرزِ حکومت کے متعلق متعددسوالات بوچھے۔

Gulliver نے اسے بتایا کہ اس کے ملک میں طرزِ حکومت کیا ہے اور وہاں ارکان پارلیمنٹ کا انتخاب کس طرح کیا جا تا ہے۔ Gulliver نے متابا۔

عدالتی نظامات کے بارے میں بھی اسے بتایا۔

ے بارے میں مختلف حقائق سے Gulliver نے بارے میں مختلف حقائق سے آگاہ کیا لیکن بادشاہ کے دل میں شکوک وشبہات جنم لے رہے تھے۔ Gulliver کی انتہائی کوششوں کے باوجود بادشاہ کسی طرح سے نہ مانا اور

بادشاہ نے Gulliver کے ملک کے بارے میں نہایت ذلت آمیز الفاظ استعال کیے۔

تنقيدى تبصره

اس باب میں برطانوی پارلیمانی نظام، عدلیہ کے نظام اور دیگر امور پر شدید طنز کی گئی ہے۔ بادشاہ کسی صورت میں بیہ ماننے کو تیار نہیں ہے کہ Gulliver کے ملک میں مصنفوں کوان کی راست بازی کی بناء پرعزت و احترام اور اعزاز واکرام سے نوازا جاتا ہے یا بیہ کہ فوجیوں کی بہادری کے باعث ان کی تکریم کی جاتی ہے یا پادری خالصتاً عیسائی مقاصد کے لیے تبلیغ و اشاعت وغیرہ کا کام کرتے ہیں۔

# Chapter-7

وجہ یہ ہے کہ وہ ایک تنہا جزیرے پر حکومت کرتا ہے اور اسے بیرونی دنیا کے حوالت سے وہ ایک تنہا جزیرے پر حکومت کرتا ہے اور اسے بیرونی دنیا کے حالات سے واقفیت نہیں ہے۔ Gulliver نے بادشاہ کو پیش کس کی کہ وہ ایک ایسانسخ فراہم کرسکتا ہے جو تباہ کن ہتھیار بنانے میں مددد سے سکتا ہے اور بادشاہ کو ایخ دشمنوں سے مقابلہ کرنے کے قابل بناسکتا ہے ۔ لیکن بادشاہ نے سختی سے کہا کہ ''تم جیسے نامرد اور حقیر سے کیڑے' کے منہ سے ایسی با تیں زیب نہیں دیتیں ۔ بادشاہ نے تو یہاں تک کہد یا کہ وہ تباہ کن ہتھیار تیار کرنے کی بجائے اپنی آ دھی سلطنت گنوانا بہتر سمجھے گا۔

بادشاہ کی تنگ نظری کا ایک اور ثبوت یہ بھی تھا کہ جب Gulliver نے کے لیے رہنمائی فراہم کرنے کے لیے بیٹمار کتا ہیں کھی گئی ہیں تو بادشاہ کہنے لگا کہ اس کام کے لیے کتابوں کی کیا ضرورت ہے۔ حکومت چلانے کے لیے عملی مہارتوں اور دانشمندی کی ضرورت ہوتی ہے، کتابوں کی نہیں۔

بادشاہ نے کہا کہ کسی ملک کی شیخ خدمت تو یہ ہے کہ اس کی پیداواریت میں اضافہ کیا جائے جہاں سال میں ایک فصل ہوتی ہے وہاں دو بار ہوتو یہ خدمت تمام سیاستدانوں سے زیادہ ہوتی ہے۔

Gulliver کے مطابق Brobdingnag کے لوگوں کے علوم

12

اس کے ذلت آمیز ریمارکس برطانوی حکومت پرطنز کی عمدہ مثال ہے۔ ملکہ Gulliver سے اچھا سلوک کرتی ہے۔ بونے کی وجہ سے کئی مصحکہ خیز منظر دیکھنے کو ملتے ہیں۔

# Chapter-4

تىس ميل اونچى بہاڑيوں ميں گھرا ہوا ايك جزيرہ تھا۔ اکثر ان كے ساحل سے وہيل مجھلی گرايا كرتی تھی۔ جسے وہ لوگ بڑے شوق سے كھاتے تھے۔ اس جزیرے میں اكاون شہر تھے اور بے شار كاؤں شھے۔ ايك طرف Metropolis تھا اور دوسرى طرف كاؤں تھے۔ ايك طرف Lordbrulgrud تھا اوران كے درميان سے ايك دريا گزرتا تھا۔ ايك شہر ميں تقريباً استى ہزارا فراد تھے۔ بادشاہ كامل سات ميل كے دقعے ميں واقع تھا۔

ایک روز Gulliver بازار میں سیر کی غرض سے گیا تو وہاں اس نے چھ بھکاری دیکھے۔ایک بھکاران جو چھاتی کے کینسر میں ببتلاتھی ،اس کی چھاتی پیاتنا بڑازخم تھا کہ اس کے سوراخ میں Gulliver پورے کا پورا داخل ہوسکتا تھا۔ Gulliver کو بید کیچ کر بڑی کراہت محسوس ہوئی۔ایک آ دمی تھا جس کے گلے میں خرابی تھی اور گلہ بہت بھولا ہوا تھا۔ایک اور فقیر نے بیس فٹ لمبی لکڑی کی ٹائلیں لگوائی ہوئی تھیں۔ایک عورت کے جسم پر بڑی کراہت انگیز اور بھورت جو اس بیگر وں بیگر ہوگی۔

پھر Gulliver نے سب سے بڑی عمارت دیکھنا چاہی کین اسے مایتی ہوئی کیونکہ وہ اس عمارت پہیں چڑھ سکتا تھا اور ان لوگوں کے حساب سے بیغمارت چھوٹی تھی۔ تنقیدی تبصرہ

اس باب میں Gulliver مختلف تفصیلات سے آگاہ کرتا ہے اور وہاں پیش آنے والے ختلف حالات وواقعات بتا تا ہے۔ شاہی باور چی خانے کی تفصیل بیان کرتے ہوئے وہ کہتا ہے کہ وہاں برتن اتنے بڑے تھے کہ اگر ان کو بیان کروں تو آپ مبالغہ آرائی سمجھیں گے اور وہ لوگ اعتراض کریں گے کہ صحیح طرح بیان نہیں کیا۔ بلکہ چیزوں کوچھوٹا کر کے بیان کیا ہے۔

# Chapter-5

ایک دن جب Gulliver باغ کی سیر کرنے گیا تو شاہی ہونے نے سیبوں کی ایک ٹہنی کو جھٹکا دیا اور کئی سب گرے۔ Gulliver بڑی مشکل سیبوں کی ایک ٹہنی کو جھٹکا دیا اور کئی سب گرے۔ پھرایک ہونے نے اس پر پھر سے نچ پایا۔وہ سیب بھی ڈرم کے سائز کے تھے۔ پھرایک ہونے نے اس پر پھر گراد ہے جس کی وجہ سے Gulliver زخمی ہوگیا۔

ایک بارایک کتے نے Gulliver کواُٹھالیااوراینے دانتوں کے پیچ

میں رکھا۔ Gulliver بڑی مشکل سے نے پایا۔ پھرایک اور موقع پر وہ ایک بینی تلوار نکالی اور اپنا بینی تلوار نکالی اور اپنا بینی تلوار نکالی اور اپنا دفاع کرنے میں کا میاب رہا۔ ایک باروہ ایک چڑیا کے حملے کی زدمیں آگیا۔

دفاع کرنے میں کا میاب رہا۔ ایک باروہ ایک چڑیا کے حملے کی زدمیں آگیا۔

مکل کی کنیزوں نے Gulliver سے خوب کھلواڑ کیا۔ اس بیچارے کے سارے کپڑے اتار دیے اور اسے اپنے بہتا نوں پہلٹا لیا۔ Gulliver کوان سے بہت کراہت ہوتی ۔ لیکن کنیزیں کوان سے بہت کراہت ہوتی ۔ لیکن کنیزیں اتنی بے حیاتھیں کہ انہیں کوئی شرم محسوس نہ ہوئی ۔ کیونکہ وہ لوگ اسے انسان ہی ہوتی ہوتی ۔ اسے ان سے بہت نفرت محسوس نہ ہوتی ۔ کیونکہ وہ لوگ اسے انسان ہی ہوتی ۔ اس میں سے میت نفرت محسوس نہیں سیجھتے تھے۔ Gulliver کو ایسے انسان ہی ہوتی ۔ ان میں سے ایک سب سے زیادہ خوبصورت ایک سولہ سالہ لڑکی تھی وہ اکثر اسے اینے سرلیتان پر بٹھالیتی اور اس سے کھلواڑ کرتی ۔

اکثر اسے اپنے سرلیتان پر بٹھالیتی اور اس سے کھلواڑ کرتی ۔

ایک بار Gulliver کوایک مجرم کو پیانسی لگتے ہوئے دیکھنے کا اتفاق ہوا۔اسے کرسی پر بٹھا کر تلوارسے گردن اڑا دی گئی۔تلوار بھی تقریباً چالیس فٹ لمبی تھی۔

ایک دن Gulliver نے ملکہ وغیرہ کو ایک ایی کشتی میں سیر کروائی جسے وہ چلاسکتا تھا۔ ملکہ اس سے بہت خوش ہوئی۔ Gulliver کو جب سب سے بڑا خطرہ در پیش تھا وہ ایک بندر سے تھا۔ بندر نے اسے اپنی نسل کا فرد سمجھ لیا۔ وہ اسے ایک او نجی عمارت پر لے گیا اور اس کے ساتھ کھیلنے لگا۔ بڑی مشکل سے بادشاہ کے آ دمیوں نے اسے بچایا۔ لیکن Gulliver کو دو ہفتے تک بستر پر رہنا پڑا۔ بادشاہ نے اس سے پوچھا کہ اگر تمہارے ملک میں ایسا ہوتا تو تم کیا کرتے ویا کہ اگر تمہارے ملک میں ایسے بندر نہیں ہوتے۔ اپنے ملک کے بارہ بندروں سے میں آسانی سے نمٹ سکتا نہیں ہوتے۔ اپنے ملک کے بارہ بندروں سے میں آسانی سے نمٹ سکتا

جب Gulliver کچھ دیر قیلولہ کرنے کے بعد بیدار ہوا تو کچھ وہر قیلولہ کرنے کے بعد بیدار ہوا تو کچھ چوہوں نے اس پرحملہ کردیا۔ یہ چوہ بڑے کتے جتنے تھے۔ Gulliver نے جلدی سے اپنی تلوار نکالی اور ایک چوہ کو مار ڈالا جبکہ دوسرا فرار ہونے میں کامیاب ہوگیا۔ کسان کی بیوی بہت خوشی ہوئی کہ Gulliver نے اپنا تحفظ خود کیا ہے۔

Gulliver کو حاجت ہوئی کین وہ بڑی مشکل سے انہیں سمجھا پایا اور یوں کسان کی بیوی اسے ایک باغ میں لے گئی جہاں اس نے رفع حاجت کی۔ تنقیدی تبصرہ

# Chapter-2

کسان کے گھر میں ایک نوسالہ لڑکی رہتی تھی۔وہ Gulliver کی دیکھ بھال پر مامور کر دی گئی۔ وہ بہت اچھی بچی تھی اور Gulliver کی تمام ضروریات کا خیال رکھتی۔ Gulliver اسے اپنی نرس کہنے لگا۔

ایک روز ایک شخص کسان سے ملنے آیا۔ اس نے کسان کومشورہ دیا کہ وہ Gulliver کو بجیب الخلقت ہونے کی بناء پر کسی نمائش میں لے جائے اور لوگوں کومختلف علاقوں میں نمائش کی غرض سے لے گیا۔ ایک جگہ دورانِ نمائش ایک نیچ نے اس پر اخروٹ کا بڑا ساچھلکا بھینکا اور گلیور بمشکل نیچ سکا۔ کسان نے Gulliver کی جگہ جگہ نمائش کی اور ڈھیروں دولت کمائی۔ پھروہ کار

اگست ۲۰ کاء کواپنی بیوی کی اجازت سے میٹر و پولیٹن میں لے گیا جوملک کے وسط میں واقع تھا۔ وہاں اسے اٹھارہ بڑے بڑے قصبوں میں دکھایا گیا۔ کسان نے شاہی محل کے قریب رہائش کا انتظام کیا۔ اب وہ کچھ کچھ زبان بھی سمجھنے لگا تھا۔ اس دوران کسان کی نوسالہ بچی اس کی خدمت اور دیکھ بھال کرتی رہی۔ تنقیدی تبھرہ

اس باب میں کچھ مزاحیہ واقعات پیش آئے ہیں۔ Gulliver کی قبیر آئے ہیں۔ Gulliver کی قبیر آئے ہیں۔ جگہ جگہ منائش کی جاتی ہے اور یوں وہ اپنے مالک کی آمدنی کا ذریعہ بن گیا ہے۔ Swift نے مختلف مقامات کے نام بنا کر اور تاریخیں بنا کر کہانی کو حقیق رنگ دینے کی بھریورکوشش کی ہے۔

# Chapter-3

Gulliver کی صحت کافی گرچگی تھی اور سو کھ کر کانٹا ہوگیا تھا۔ایک روز ملکہ نے Gulliver کودیکھا اور وہ اسے کسان سے خرید کرلے گئی۔ ملکہ نے Gulliver کو بادشاہ کودکھایا لیکن وہ زیادہ خوش نہ ہوا۔ بادشاہ ایک مالم آدمی تھا۔ اسے Gulliver کی بتائی ہوئی باتوں پریقین نہ آیا۔ بادشاہ عالم آدمی تھا۔ اسے مشورہ لیا جنہوں نے مختلف نظریات پیش کیے۔ اور بیلوگ نے پی خواسفیوں سے مشورہ لیا جنہوں نے مختلف نظریات پیش کیے۔ اور بیلوگ اس نتیج پر پہنچ کہ Gulliver محض فطرت کی جولانی کا نتیجہ ہے۔ ملکہ اس کی بہت آؤ بھگت کرنے گئی ، وہ اس کے بغیر کھانا نہیں کھاتی تھی۔ ملکہ اس کی بہت آؤ بھگت کرنے گئی ، وہ اس کے بغیر کھانا نہیں کھاتی تھی۔ وہ کی خوال نے کانتیجہ کے۔ ملکہ اس کی بہت آؤ بھگت کرنے گئی ، وہ اس کے بغیر کھانا نہیں کھاتی تھا۔

Gulliver سے بادشاہ نے متعدد سوالات پو چھے اور Gulliver کی باتیں سننے کے بعد اس کے ملک کے بارے میں بڑے ذلت آمیز ریمارکس دیے۔ وہاں ایک بونا بھی تھا جو Gulliver سے حسد کرتا تھا۔ ایک بار بونے اسے کریم میں گرادیا اور ایک بارخالی ہڈی میں پھنسا دیا۔

ایک بار بونے نے چنر کھیاں Gulliver کے پاس چھوڑ دیں جنہوں نے Gulliver کو خوب درگت نے جھی خوب درگت بنائی۔ بنائی۔

تنقيري تنجره

بادشاہ شکی آ دمی ہے اور Gulliver سے مختلف سوالات بوچھتا ہے۔

# Gulliver's Travels



# Part-2, Chapter-1

ایڈونجرنا کی بحری جہاز نے کپتان جان نکلاس (Nicholas) کی سربراہی میں ۲۰ رجون ۲۰ کاء کوسفر کا آغاز کیا۔ اس کی منزل Surat تقی۔ سفر کافی سود مندر ہا۔ پھر جہاز طمان اللہ سوراخ ہو گیا تھا اور کپتان یائی کی نئی فراہمی کا بندو بست کیا۔ جہاز میں ایک سوراخ ہو گیا تھا اور کپتان نے بتایا کہ انہیں موسم سرمااسی جزیرے پرگز ارنا پڑے گا۔ کپتان بجارہ ہوگیا اور جہاز مارچ ۲۰۰۷ء تک اپنا سفر شروع نہ کر سکا۔ پھر سفر دوبارہ شروع ہوا اور جہاز مارچ ۲۰۰۷ء تک اپنا سفر شروع نہ کر سکا۔ پھر سفر دوبارہ شروع ہوا اور چہاز مارچ ۲۰۰۷ء تک اپنا سفر شوا۔ ۱۹ را پریل ۲۰۰۷ء کوسمندر میں طوفانی ہوا کیں چکا تھا۔ لیکن کپتان نے بتایا کہ عنقریب ایک طوفان اور بھی متوقع ہے۔ ۱۲ رجون ۲۰۰۷ء کو جہاز نے آبک جگہ قیام کیا اور کپتان نے جہاز کے مملہ کوارد گرد کا جائزہ لینے کے لیے بھیجا۔ Gulliver کو جزائر کی سیرکا شوق تھا لہذا وہ بھی جائزہ لینے کے لیے بھیجا۔ Gulliver کو جزائر کی سیرکا شوق تھا لہذا وہ بھی ساتھ ہولیا۔

Gulliver پنجس کی تسکین کے لیے جزیرے کے عین وسط میں چوا گیا۔ Gulliver نے ایک طویل القامت اور قوی الجی شخص دیکھا جو ایک جہاز اس کی پہنچ سے دور نکل گیا اور ایک جہاز اس کی پہنچ سے دور نکل گیا اور Gulliver کھیتوں میں جھی گیا۔

نے دوسری طرف سے سات اوراسی قتم کے آدمیوں کو دیکھا۔ اسے بعد میں پہ چلا کہ بحری جہاز کے پیچھے جانے والا کھیتوں کا مالک تھا۔ وہ بقی سات اس کے مزارع تھے۔ وہ یقیناً فصلیں کاٹنے کے لیے آ رہے تھا۔ وہ یقیناً فصلیں کاٹنے کے لیے آ رہے تھے۔ وہ یقیناً فصلیں کاٹنے کے لیے آ رہے تھے۔ Gulliver نے ان کی نظروں سے بیخنے کی کوشش کی اکین ایساممکن نہ ہوا اورانہوں نے اسے دیکھ لیا۔ Gulliver ان کے مقابلے میں ایسے ہی تھا جیسے اس کے مقابلے میں Lilliputians تھے۔ کھیتوں کے مالک نے اسے اٹھالیا اور پھر آ ہستگی سے زمین پر رکھ دیا۔ وہ سارے دیوز مین پر بیٹھ کر اسے اٹھالیا اور پھر آ ہستگی سے زمین پر بیٹھ کو اسے اٹھالیا اور پھر آ ہستگی سے زمین پر بیٹھ کر

کھانے کے وقت دسترخوان پر چوبیس فٹ کمبی ڈس رکھی گئی۔ کسان کی بیوی نے گوشت کا چھوٹا ساٹکڑا اُٹھایا اور Gulliver کو دیا۔ کھانے کے بعد کسان کے چھوٹے بیٹے نے جو کہ دس سال کا تھا، Gulliver کوٹائگوں سے پکڑ کراُلٹا دیا۔ وہ ہوا میں اسے اتنا اونچا لے گیا کہ Gulliver مارے خوف کے کا نیخ لگا۔ کین کسان نے اسے بچالیا۔ پھر Gulliver نے ایک فوف کے کا نیخ لگا۔ کین کسان نے اسے بچالیا۔ پھر Gulliver نے ایک وکھانا وغیرہ کھلایا۔

کھانا کھانے کے بعد ایک دایہ ایک سال کے بیچ کو لے کر آئی۔

Gulliver کود کھے کر بچر دونے لگا۔ بیچ کی آواز نہایت بلنداور تیز تھی۔

ماں نے بیچ کوچپ کرانے کے لیے Gulliver کو پکڑ کراس کے پاس رکھ دیا۔ بیچ کے چپ کو چپ کرانے کے لیے Gulliver کو بیار لیکن بچہ مستقل روتا دیا۔ بیچ نے Gulliver کا سراپنے منہ میں لے لیا۔ لیکن بچہ مستقل روتا رہا۔ پھر کسان کی بیوی نے بیچ کو دودھ پلانا شروع کیا تو Gulliver اس عورت کے بھدے اور بہت بڑے جسم کے بیتان کو د کھے کر کر اہت محسوس کرنے لگا۔ اس عورت کا بیتان چھ فٹ جگہ گھیرتا تھا اور اس کا نیل کرنے لگا۔ اس عورت کا بیتان چھ فٹ جگہ گھیرتا تھا اور اس کا نیل کرنے لگا۔ اس عورت کا بیتان چھ فٹ جگہ گھیرتا تھا اور اس کا نیل کرنے دو میٹر بہت برا گا۔ سے قدرے بڑا تھا۔ Gulliver کو بیہ منظر بہت برا گائین وہ عورت اپنی نسل کی عورتوں کے حساب سے بالکل نارل تھی۔

# المنظم ا

کہتے ہیں، جب حضرت نوح علیہ السّلام اپنی قوم کی نافر مانی سے عاجز آ گئے تو انھوں نے پر وردگار سے دعا کی کہ یا الهی! اس نافر مان قوم پر اپناعذاب بھیج ۔ خدا نے حضرت نوٹ کی بید دعا قبول کی اور کہا کہ میں عنقریب زمین پر ایک زبر دست سیلاب نازل کرنے والا ہوں ۔ تو اپنے اور اہل وعیال کے لیے ایک شتی بنالے ۔ حضرت نوٹ نے اس حکم کے مطابق کشتی بنائی ۔

وقتِ مقررہ پر پانی کا طوفان آیا تو حضرت نوٹے نے اپنے نافر مان اور ضدی بیٹے کنعان سے کہا،''اے بیٹا!اگر سلامتی چاہتا ہے تواس کشتی میں آجا، ورنہ ڈوب جائے گا۔''

کنعان تیراکی کے فن میں ماہر تھا اوراً س کے دماغ میں تیراک ہونے کا غرور سایا ہوا تھا۔ اُس نے بڑی حقارت سے جواب دیا، ''اے نوح! تو ہمارا دشمن ہے۔ ہمیں تیری اس کشتی کی ضرورت نہیں۔ میں پانی میں تیرنا اچھی طرح جانتا ہوں۔ میری شمع اندھیرے میں راہ دکھانے کے لیے میرے پاس موجود ہے۔ پھر مجھے تیری شمع کی کیا یرواہے؟''

حضرت نوٹے نے کہا، 'بیٹا! ایسا کلمہ زبان سے نہ نکال۔ بیطوفان ایک مہیب بلا ہے۔ تیری ساری تیرا کی دھری کی دھری رہ جائے گی۔ کہاں تک تیرے گا؟ ہاتھ پاؤں شل ہوکر جواب دے جائیں گے۔اس طوفانِ بلاخیز کے ہولناک جھکڑ ساری شمعوں کوگل کر دیں گے۔ ہاں، ایک حق کی شمع جلتی رہے گی۔ آ،میری بات مان لے اورکشتی میں سوار ہوجا۔''

کنعان نے قبقہ لگا کرکہا، 'انون اور بیاڈی چوٹی پرپائی ہرگزنہیں بینج سکتا۔'
سے او نجے بہاڈ پر چڑھ جاؤں گا، اور بہاڈی چوٹی پرپائی ہرگزنہیں بینج سکتا۔'
یہ میں کر حضرت نوٹے پکاراُٹے،''اے بے خبر! خبردار! ایسا نہ کچھو۔اس
طوفان میں ہڑے سے ہڑا بہاڑ بھی گھاس کے ایک حقیر شکے کے برابر ہے اور
خدا اپنے دوستوں کے سواکسی کواس بلائے عظیم سے نجات نہ دے گا۔ میری
نصیحت مان، ضداورغرور چھوڑ دے، اس کشی میں آجا تا کہ سلامت رہے۔'
نصیحت مان، ضداورغرور چھوڑ دے، اس کشی میں آجا تا کہ سلامت رہے۔'
اب مانوں گا۔ ٹو ایسی بات کی توقع ہی مجھ سے کیوں کرتا ہے کہ میں تجھ سچا
جان لوں گا۔ ٹو ایسی بات کی توقع ہی مجھ سے کیوں کرتا ہے کہ میں تجھ سچا

غرض حضرت نوٹے نے اپنے بیٹے کو سمجھانے بجھانے اور خدا کے عذاب سے ڈرانے کی بہتیری کوشش کی ، لیکن اس بد بخت نے ایک نہتی ۔ ابھی یہ بحث و تکرار جاری تھی کہ ایک سر بفلک اور تیز و تندموج آئی اور کنعان کے پر فیچ اُڑاتی ہوئی نکل گئی۔ بیٹے کا یہ عبرت خیز حشر دیکھ کر حضرت نوٹے کی آئکھوں میں آنسوآ گئے اور بارگاہ ایز دی میں کہنے گئے، ''اے رجیم وکریم اور تمام جہانوں کے مالک! تونے مجھ سے وعدہ فرمایا تھا کہ میرے لوگ طوفان سے محفوظ رہیں گئے۔ پھر یہ کیا ہوا؟''

حق تعالی نے ارشاد کیا، ''اے نوٹ ! جسے ہم نے عرق کیا، وہ تیرے لوگوں میں سے نہ تھا۔ مجھے خود نیلے اور سفید کی پہچان نہ رہی۔ دیکھ، جب تیرے دانت میں کیڑا لگ جائے، تب اُس دانت کوا کھڑ وا دے۔ بےشک وہ دانت تیرے ہی جسم کا حصہ ہے، کیکن جب وہ تکلیف دیتا تو تُو اس سے بیزار ہوجا تا اور سوچتا کہ اس کا نکال ڈالنا ہی بہتر ہے، ورنہ باقی دانت بھی بیکار ہو جا کیں گے۔''

یین کرنوٹے نے بارگاہ ایز دی میں سجدہ کیااور کہنے لگے،'اے پروردگار! میں پناہ مانگتا ہوں اور تیری ذات کے سواغیر سے بیزار ہوں۔ پس مجھے معاف کر دیں''

ارشاد ہوا،''اےنوٹ ! وہ سب نافر مان جو اِس طوفان میں غرق ہوئے اگر تو چاہے تو ان سب کو ایک آن میں دوبارہ پیدا کر دوں۔ایک کنعان کے لیے میں مجھے آزردہ نہ کروں گالیکن پھر کہتا ہوں کہ وہ تیری ذر "یت سے نہیں۔'' پیکلام سنتے ہی نوٹ نے عرض کیا:

''اے میرے رب! میں ایسانہیں چاہتا۔ میں تو تیرے ہرکام میں راضی ہوں۔ اگر تجھے منظور ہوتو مجھے بھی غرق کر دے۔ میں راضی برضار ہوں گا۔ اگر تو وہ موت ہی میری زندگی بن جائے گی۔ میں تیری ذات کے سواکسی برنظر ندر کھوں گا۔''

سے ہے، جوخدا کی طرف نظرر کھے، وہی صاحبِ عز و جاہ ہے، اور جوخدا کے سواغیر پرنگاہ کرے، وہ ذلیل وخواراور کفر میں مبتلا ہوا۔



العثمانية ،حيدرآ باددكن ،ص٢٠

۲۰ ايضاً

الا ابوعبدالله محمد بن ابراہیم، توضیح الا فکار، الطباعة المنیریة، مصر، ج ۲، ص

۲۲ ابن کثیر، ابوالفداء اساعیل بن کثیر، اختصار علوم الحدیث، مکتبه دارالتراث،القاهره، ۴۰۰۰

۲۷ خطیب، ابوبکراحربن علی ، الکفاییة فی علم الرواییة ، ص ۲۷ ۲

۲۷- ابن کثیر، اساعیل بن کثیر، اختاصر علوم الحدیث، مکتبة دار التراث، القاهره، ص۱۱

٢٥ ايضاً

۲۷ - سيوطي، جلال الدين عبدالرحلن بن الي بكر، تدريب الراوي، ص۲۳۴

-12 ابن الصلاح، ابوعمر وثمان بن عبد الرحمٰن ، مقدمة ابن الصلاح، ص٥٢ م

۲۸\_ خطیب، ابو بکراحد بن علی ، الکفایة فی علم الروایة ، ص ۲۰۵

٢٩ ايضاً

۳۰ ایضاً

۳۱ سيوطي، جلال الدين عبدالرحلن بن اني بكر، تدريب الراوي، ص ۲۴۵

٣٢ عراقي، زين الدين عبدالرحيم، التقييد والايضاح، المكتبة السلفية، لا بور، ص٢٢٦

سرس خطیب،ابوبکراحمد بن علی ،الکفاییة فی علم الرواییة ،ص ۱۹۸

۳۸ ـ سيوطي، جلال الدين عبدالرح<sup>ل</sup>ن بن ابي بكر، تدريب الراوي، ص ۱۳۱

٣٥ ايضاً

۳۱ - الجزائري، طاهر بن صالح بن احمد، توجيه النظر، في اصول الاثر، مطبعة الجمالية ،مصر، ۳۰۵

سے ملاعلی القاری، شرح مسندالا مام ابی حیفة ، ص۳

٣٨\_ ايضاً

۳۹\_ سیوطی، جلال الدین عبدالرحلٰ بن ابی بکر، تدریب الراوی م اا ۳۱

الطباعة المنيرية ،مصر، جه، ١٨٥٥

۲- شوکانی، محمد بن علی بن محمد القاجی، نیل الا وطار شرح منتقی الا خبار، محمد امین الخانجی، مصر، ج۱، ص۲۴۱

2- علائي، صلاح الدين ابوسعيد خليل ابن كيكلدى، جامع التحصيل في احكام المراسل، وزارة الاوقات، احياء التراث الاسلامي، الجمهورية العراقية، ص ١٤

۸ ملاعلی، قاری، شرح مند الا مام ابی حدیفة النعمان، دارالکتب العلمیة،
 پیروت، لبنان، س۳

۹ خطیب، ابو بکراحمر بن علی ، تاریخ بغداد ، ص۱۳، ص۱۹ م

۱۰ سیوطی، جلال الدین عبدالرحمٰن بن ابی بکر، تدریب الراوی، میر محمد کتب خانه، کراچی، ص۷۰۰

اا۔ ایضاً

۱۲ ابن الصلاح، ابوعمر وثمان بن عبدالرحمٰن، مقدمة ابن الصلاح، فاروقی کتب خانه، ملتان، م

سار خطیب، ابوبکر احمد بن علی، الکفاییة فی علم الرواییة ، دائره المعارف العثمانید، حیدرآبادد کن مس ۲۳۱

۱۴ برزدوی، فخر الاسلام علی بن محمد، اصول البرز دوی، نور محمد کارخانه کتب، کراچی، ج۲، ص۲۱۷

10- نواب صديق حسن خان، الحطة في ذكر الصحاح السة المكتبة السلفية، لا مور، ص ١٩٣

۱۲ کردری، مناقب الامام الی حیفة ، دائره المعارف العثمانیة ، ج ۲، ص ۱۹۷

2ا - ابن عبدالبر، ابوعمر بوسف بن عبدالله بن محمد القرطبی، جامع بیان العلم و فصله ،مطبعة مصطفیٰ البابی الحلیی واولا ده ،مصر، ج۱،ص۸۲

۱۸ عبدالو باب الشعراني، كتاب الميز ان الكبرى، مطبعة الكتلية ،مصر، جا، ص

9ا۔ ذہبی، ابوعبدالله مشمس الدین محمد، مناقب ابی حنیفة، دائرة المعارف

بشرطیکہ وہ محکم ہواور راوی لغت کے لحاظ سے بصارت وبصیرت کا حامل ہواور اگر حدیث عام ہوتو پھر بالمعنی روایت غیر مجہد کے لیے جائز نہیں۔ایسے ہی وہ حدیثنی روایات جن میں جوامع الکلم، مشکل،مشترک اور مجمل متون آئے ہوں ان سب میں روایت بالمعنی جائز نہیں۔''

# حافظ ابن حزم لکھتے ہیں:

''حضورا کرم ایسی کی حدیث کا حکم تو یہی ہے کہ اس کی روایت باللفظ ہونی چا ہیے کسی حالت میں کسی قسم کا کوئی تغیر نہ ہو، صرف ایک صورت میں روایۃ بالمعنی جا کز ہے اور وہ یہ یکہ راوی حدیث کا حافظ ہواور ساتھ ہی قطعی طور پر اس کے معانی سے پوری طرح واقف ہو۔ اس حالت میں اگر اس سے کوئی مسکلہ دریافت کیا جائے تو یہ رہنمائی کی خاطر حدیث کے معنی اور مدلول کو جواب میں ایش کرسکتا ہے یا بحث ومباحثہ کے دوران مدیث کامفہوم اپنے الفاظ میں بیش کرسکتا ہے۔''

# آپمزيدلكھةين:

''اس حد تک اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے، لیکن اگر راوی ہونے کی حیثیت میں حدیث کی روایت کرے اور متن کوآپ علیہ الصلوٰ ق والسّلام کی طرف منسوب کرے تو اس کے لیے ضروری ہے کہ الفاظ نبوت ویسے ہی پیش کرے جیسے سنے ہیں۔اس میں حرف کی تبدیلی بھی جائز نہیں چاہے الفاظ میں معنوی ترادف بھی ہو۔''

روایت باللفظ کے سلسلے میں امام ابوصنیفہ، امام مالک اور ان کے معاصرین نے جوموقف اختیار کیا ہے یہ دراصل انہائی احتیاط پرمبنی ہے۔ان حضرات کے دور میں چونکہ حدیث روایات سے استنباط اور استخراج کا کام ہو رہاتھا، اس لیے ضرورت اس بات کی تھی کہ ہرایک روایت کو اچھی طرح جانچ کرلیا جائے اور حتی الامکان یہ کوشش کی جائے کہ تھے روایات کی بنیاد پر استنباط ہو۔ جن علماء نے روایت بالمعنی کے جواز کا قول امام ابوحنیفہ کی طرف منسوب کیا ہو۔ جن علماء نے روایت بالمعنی کے جواز کا قول امام ابوحنیفہ کی طرف منسوب کیا

ہے اس سے مراد جواز مطلق نہیں، بلکہ جواز مقید ہوسکتا ہے۔ جبیبا کہ اساعیل بن علیة کے حوالہ سے علامہ جزائری نے قال کیا ہے:

"ذهب جمهور العلماء الى جواز الرواية بالمعنى لمن يحسن ذلك بشرط ان يكون جازماً بانه ادى معنى اللفظ."

"جمہور علماء نے روایۃ بالمعنی کی اجازت دی ہے بشرطیکہ راوی مفہوم کی ادائیگی پر قدرت رکھتا ہواور بیان کردہ مفہوم کی صحت کا اسے یقین ہو۔"

اخذ وتحدیث کے خمن میں بہوہ چنداساسی اصول ہیں جنہیں پیشِ نظر رکھا۔امام ابوصنیفہ کے ان حدیثی اصولوں کوآپ کے اصحاب اور تلامذہ نے بھی مد نظر رکھا۔ درج بالا اصولوں کے علاوہ روایت میں شذوذ، اہل اہواء کی روایات، راویۃ بالاجازۃ اورروایت کے درجات ومراتب پر بھی امام ابوصنیفہ کا مستقل موقف ہے،لیکن اس مقالے میں ان سار سے اصولوں پر گفتگو کرنے کی مستقل موقف ہے،لیکن اس مقالے میں ان سار سے اصولوں پر گفتگو کرنے کی گنجاکش نہیں۔ان چنداساسی اور بنیادی نکات پر اجمال واختصار کے ساتھ بحث سے مقصود یہ ہے کہ جو حضرات اس موضوع پر مزید مطالعہ کرنا چاہیں وہ بحث سے مقصود یہ ہے کہ جو حضرات اس موضوع کے مزید گوشوں کو تلاش کر کے تفصیلی بحث کر سکیس اور اس موضوع کے مزید گوشوں کو تلاش کر کے تفصیلی بحث کر سکیس۔

# حواشي

- ا حراقی، زین الدین ابوالفضل عبدالرحیم بن الحسینی، التقیید والایضاح، المکتبة السلفیة ،المدینة الموره، ص
- ۲- سیوطی، جلال الدین عبدالرحمٰن بن ابی بکر، تدریب الراوی فی شرح تقریب النواوی، میرمحمد کتب خانه، کراچی، ۳۰۲
- ۳- حازمی،الا مام ابوبکر، تعلیقات علی شروط الائمة الخمسة ،نور محمد اصح المطابع، کراچی، ص ۴۵
- س- اليماني، ابوعبدالله محمد بن ابرا بيم الوزير، الروض الباسم في الذبعن سنة الى القاسم، ادارة الطباعة المنيرية ،مصر، الله
- ۵۔ نووی، ابوز کریا مجی الدین کیلی بن شرف، المجموع شرح المهذب، ادارة

میں صرف اس راوی کی روایت اپنے پاس لکھتا ہوں جو اپنے منہ سے نگل ہوئی بات کو جانتا ہو، یہ بات آپ نے اس سوال کے جواب میں فرمائی تھی کہ آپ نے راویوں کی بہت بڑی تعداد سے ملاقات کے باوجودان سے استفادہ کیوں نہیں کیا؟ اسی طرح امام مالک کا ان حضرات سے روایت نہ لینا جومتی اور پر ہیزگار تھ، لیکن تحدیث نہیں جانتے تھے، اس بات کا بیّن ثبوت ہے کہ آپ روایت کے اخذ میں انتہائی مختاط تھے اور روایت باللفظ کے قائل روایت باللفظ کے قائل میں مانتہائی مختاط سے اور روایت باللفظ کے قائل روایت باللفظ کے قائل روایت کا اللہ میں انتہائی مختاط سے اور روایت باللفظ کے قائل روایت باللفظ کے قائل میں انتہائی مختاط سے اور روایت باللفظ کے قائل روایت باللفظ کے قائل روایت باللفظ کے تا کہ سے دو روایت باللفظ کے تا کہ سے دو روایت باللفظ کے قائل روایت باللفظ کے تا کہ دو روایت کے اخذ میں انتہائی میں میں انتہائی میں میں انتہائی میں میں انتہائی میں انتہائی میں میں انتہائی میں انتہائی میں انتہائی میں انتہائی میں انتہائی میں انتہائی میں میں میں انتہائی میں انتہائی میں انتہائی میں میں میں میں میں انتہائی میں میں میں میں میں میں

حافظ سیوطی کی طرح امام غزالی نے بھی امام ابوحنیفہ کے بارے میں لکھا ہے کہ آپ روایت بالمعنی کے قائل تھے، لیکن محدث ملاعلی قاری نے امام ابوحنیفہ کے بارے میں حافظ ابوجعفر طحاوی کی ایک روایت کو پیشِ نظر رکھ کراس بات کی وضاحت کی ہے کہ امام ابوحنیفہ روایت بالمعنی کے جواز کے قائل نہ تھے۔امام طحاوی کی روایت بول ہے:

"حدثنا الله عن شعيب، حدثنا الله قال الملى علينا الله يوسف قال: قال الله وحنيفه: لاينبغى للرجل ان يحدث من الحديث الا ما يحفظه من يوم سمعه الى يوم يحدث به."

''امام ابوطنیفہ فرماتے ہیں کہ کسی راوی حدیث کے لیے حدیث کا بیان کرنا مناسب نہیں، جب تک اسے ساع کے دن سے روایت کے دن تک مسلسل وہ حدیث یا دنہ ہو۔''

ملاعلی قاری اس روایت کی بنیاد پرامام ابوحنیفه کا مسلک ان الفاظ میں بتاتے ہیں:

"حاصله انه لم يجوز الرواية بالمعنى ولو كان مراد فاللمعنى حلافا للجمهور من المحدثين." (٣٨)
"امام ابوحنيفه رواية بالمعنى كوجائز نهيس كهتے، چاہے وه مرادف الفاظ بى ميں كيول نه ہو۔ جمہور محدثين كا موقف يه بيس ان كے نزد يك روايت بالمعنى جائز ہے۔"

امام نووی لکھتے ہیں:

"اذا وجد سماعه في كتابه و لا يذكره فعن ابي حنيفة و بعض الشافعيه لا يجوز روايته."

''اگرراوی کے پاس مخطوطہ ہو،کیکن اسے مخطوطہ کی روایات زبانی یا د نہ ہوں تو امام ابوحنیفہ کی اس روایت کرنے کو جائز نہیں سمجھتے۔ شوافع میں سے بھی بعض اس موقف کے قائل ہیں۔''

امام یجیٰ بن معین سے پوچھا گیا کہ اگر کسی راوی کے پاس روایات کھی ہوئی ہوں، کین اسے وہ زبانی یا دنہ ہوں تو کیا وہ ان روایات کی تحدیث کرسکتا ہے؟ آپ نے جواب دیا:

"امام ابوحنیفه کا موقف بیہ کہ جس حدیث کا راوی اس کا حافظ اور عارف نہ ہوا سے روایت نہ کرے۔"

امام عبدالعزيز بخارى اس بارے ميں لکھتے ہيں:

"العزيمة ان يحفظ السموع من وقت السماع والفهم الى وقت الاداء وهذا مذهب ابى حنيفة فى الاخبار والشهادة."

''عزیمت یہ ہے کہ راوی ساع اور فہم کے وقت سے لے کر تحدیث اور روایت کے وقت تک متن کو پوری طرح یا در کھے۔ امام ابوحنیفہ کا مسلک اخبار اور شہادت میں یہی ہے۔'' عزیمت کے مقابلہ میں رخصت کی صورت میں امام سفی نے جو رائے

"والرخصة ان ينقله بالمعنى لمن له بصيرة فى يحتمل غيره يجوز نقله بالمعنى لمن له بصيرة فى وجوه اللغة، وان كان ظاهراً يحتمل غيره فلا يجوز نقله بالمعنى الا اللفقيه المجتهد و ما كان من جوامع الكلم او المشكل او المشترك او الجمل لا يجوز نقله بالمعنى للكل."

''رخصت یہ ہے کہ حدیث میں روایة بالمعنیٰ کی اجازت ہے

دی ہےوہ پیہے:

الحجازيين والكوفيين."

''امام زہری، امام مالک، امام ابن عینیہ، امام کیمیٰ القطان، امام بخاری حجاز اور کوفد کے جمہور علماء اور محدثین کی ایک جماعت ساع اور قراۃ کو حکماً ایک درجہ دینے کی قائل ہے۔''

## ۵۔ روایت باللفظ

روایت باللفظ اور روایت بالمعنی کے سلسلے میں علماء حدیث کے اقوال مختلف ہیں۔ علماء کی ایک جماعت کے نزدیک راوی کے لیے ضروری ہے کہ حدیث کی روایت باللفظ کر ہے، جب کہ دوسری جماعت کا مؤقف یہ ہے کہ راوی اگر الفاظ ومعانی کا فہم رکھتا ہوتو بالمعنی روایت کرسکتا ہے۔ حافظ ابن الصلاح اس بارے میں لکھتے ہیں:

"اذا اراد (الراوى) رواية ما سمعه على معناه دون لفظه، فان لم يكن عالماً عارفاً بالالفاظ و مقاصدها، خبيراً بما يحيل معانيعها، بصيراً بمقادير التفاوت بينها فلا خلاف انه لا يجوز له ذلك، وعليه ان لا يروى ما سمعه الاعلى اللفظ الذى سمعه من غير تغيير .....فاما اذا كان عالماً عارفاً بذلك فهذا مما اختلف فيه السلف واصحاب الحديث وارباب الفقه الاصول."

"جب کوئی راوی حدیث بالمعنی روایت کرنا چاہے تو اگر وہ الفاظ اور مقاصدر وایت سے آگاہ نہ ہوتو سب کا اس پراتفاق ہے کہ اس کے لیے روایت بالمعنی جائز نہیں، اسے روایت باللفظ ہی کرنی چاہیے۔ ہاں اگر راوی الفاظ اور مقصد روایت سے آگاہ ہوتو اس میں متقد مین محدثین، فقہاء اور اہل اصول کا اختلاف ہے۔' مجہور کے نز دیک اس کے لیے روایت بالمعنی جائز ہے، جبکہ فقہاء اور اہل اصول میں سے بعض کے نز دیک اسے معنی روایت کرنے کی اجازت نہیں اصول میں سے بعض کے نز دیک اسے معنی روایت کرنے کی اجازت نہیں ہے۔خطیب بغدادی لکھتے ہیں:

" اكثر اسلاف اورمحدثين كهتے ہيں كه روايت بالمعنى جائز نہيں،

بلکہ نہایت ضروری ہے کہ روایت باللفظ ہواس میں کسی قسم کی کمی بیشی اور کسی طرح کی تقدیم و تاخیر نہ کی جائے اس موضوع پر پچھ روایات پہلے آ چکی ہیں۔ان اکابر نے عالم اور غیر عالم میں اس پہلو سے کوئی فرق روانہیں رکھا ہے۔''(۳۳)

# علامه سيوطى لكصته بين:

"كان القاسم بن محمد و ابن سيرين و رجاء بن حيوة يعيدون الحديث على حروفه."

"قاسم بن محمد، امام ابن سیرین اور جاء بن حیوة حدیث بیان کرتے وقت حروف کا اہتمام رکھتے تھے۔"

حافظ سیوطی نے روایۃ بالمعنی کے شمن میں اس کے جواز کا تذکرہ کرتے ہوئے لکھاہے:

"قال جمهور السلف والخلف من الطوائف منهم الائمة الاربعة: يجوز بالمعنى في جميعه اذا قطع بادا المعنى." (٣٥)

''سلف اورخلف کی اکثریت جن میں ائمہ اربعہ بھی شامل ہیں، کی رائے یہ ہے کہ روایت بالمعنی اس راوی کے لیے جائز ہے جو حدیث کے صحیح مفہوم کو سمجھتا اور اسے ادا کر سکتا ہو''

لیکن حافظ سیوطی کی تعلق محل نظر ہے، کیونکہ امام مالک اور امام ابو حیفہ دونوں روایۃ بالمعنی کے جواز کے قائل نہیں۔علامہ قرطبی لکھتے ہیں:

"ذهبت طائفة من العلماء الى انه لا تجوز الرواية بالمعنى مطلقاء وهو الصحيح من مذهب مالك ويدل على ذلك قوله: لا اكتب الاعن رجل يعرف ما يخرج من راسه و ذلك في جواب تركه الاخذ ممن لهم فضل و صلاه اذا كانوا لا يعرفون ما يحدثون به." (٣٦)

"علاء کی ایک جماعت کا مسلک بیہ ہے کہ روایت بالمعنی مطلقاً جائز نہیں۔امام مالک کا مذہب بھی یہی ہے۔آپ کا بیار شاد کہ

روبرو پڑھوں تو مجھے بیرزیادہ پسند ہے بہنسبت اس کے کہ شخ پڑھےاور میں سنول۔''(۲۳)

ال ضمن میں حسن بن زیاد کہتے ہیں کہ امام ابوحنیفہ فرماتے تھے:

''تمہارا شخ کے روبرو پڑھنا ساع کے مقابلے میں زیادہ ثابت اورمؤ کدہے، کیونکہ جب شخ تمہارے سامنے پڑھے تو وہ صرف کتاب ہی سے پڑھے گا اور جب تم پڑھو گے تو وہ کہے گا کہ میری جانب سے وہ روایت کرو جوتم نے پڑھا ہے، اس لیے بیمزید تاکید ہوگی۔''(۲۲)

حافظا بن کثیرامام ابوحنیفہ کے مؤقف کے بارے میں لکھتے ہیں:

"وعن مالک وابسی حنیفة وابن ابسی ذئب انها اقوی." (۲۵)

"امام مالک، امام ابوصنیفه اور ابن ابی ذئب کہتے ہیں که قراة افضل اوراقوی ہے۔"

امام نووی لکھتے ہیں:

"والثابت عن ابى حيفة وابن ابى ذئب وهو رواية عن مالك." (٢٦)

''امام ابوحنیفہ، ابن ابی ذئب اور امام مالک کا مسلک میہ ہے کہ قراۃ علی الشیخ کوساع پرتر جیح دی جائے۔''

حافظ ابن الصلاح لكصة بين:

"فنقل عن ابى حنيفه و ابن ابى ذئب وغيرهما  $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_$ 

''امام ابوحنیفہ اور ابن ابی ذئب وغیرہ کا مؤقف بیقل کیا جاتا ہے کہ قراۃ کوساع پرترجیح حاصل ہے۔''

علماء حدیث کی عام روش بیہ ہے کہ راوی جو حدیث ساعاً اخذ کرتا ہے، اسے روایت کرتے وقت "حدثنی" یا"حدثنا" کاصیغہ استعال کرتا ہے اور جوروایت قراۃ اخذ کرتا ہے، اسے "اخبر نے" یا"اخبر نے ا

ساتھ روایت کرتا ہے۔ امام ابوحنیفہ کے نز دیک قراۃ اخذ کردہ حدیث بھی حدثنا کہہ کرروایت کرنا جائز ہے۔ اس ضمن میں خطیب بغدادی لکھتے ہیں:

''امام ابویوسف کہتے ہیں کہ میں نے امام ابوصنیفہ سے بوچھا کہ
ایک راوی جس نے حدیث قراۃ حاصل کی ہو، کیااس کے لیے
جائز ہے کہ وہ حدثنا کے ساتھاس کی روایت کرے؟ آپ نے
فرمایا، ہاں، اس کے لیے جائز ہے کہ وہ حدثنی کے ساتھاس کی
روایت کرے۔ اس کا حدثنی کہنا ایسا ہے کہ جیسے کسی شخص کے
سامنے اقراری دستاویز کو پڑھا جائے اور وہ کہہ دے کہاس نے
میرے سامنے اس دستاویز کے سارے مشمولات کا اقرار کیا
میرے سامنے اس دستاویز کے سارے مشمولات کا اقرار کیا
ہے۔
،،(۲۸)

امام ابوعاصم النبيل كہتے ہيں كه:

''میں نے امام مالک، ابن جرتے، سفیان توری اور امام ابوحنیفہ سے بوچھا کہ ایک راوی اگر قراۃ حدیث حاصل کر لے تو کیا اسے روایت کرتے وقت حدث المہنا جائز ہے؟ سب کا جواب مجھے کہی ملا کہ اس میں کوئی حرج نہیں۔''(۲۹)

امام یخیٰ بن ایوب کہتے ہیں کہ:

''میں نے ابوقطن سے سنا ہے کہ وہ کہتے تھے کہ مجھ سے امام ابوحنیفہ نے کہا، مجھ سے قراۃ اخذ کرواور حدثنا کہہ کرروایت کیا کرو۔اگر میں اس میں کسی قتم کا بھی حرج سمجھتا تو بھی بھی اس کی اجازت نہ دیتا۔''(۳۰)

یہاں سماع اور قراۃ پر تفصیلی بحث کی گنجائش نہیں۔ بہر کیف جو حضر ات اس فن سے تعلق رکھتے ہیں وہ بخو بی جانتے ہیں کہ قراۃ اخذ کرنا سماع کے مقابلے میں راوی کے لیے کتنا مفید اور متن کے لیے کتنا موزوں اور مناسب ہے۔ یہی وجہ ہے کہ کبار فقہاء اور محدثین نے قراۃ اخذ کر دہ حدیث کوحدثنا کہہ کر جائز قرار دیا ہے۔ امام نووی کھتے ہیں:

"انه مذهب الزهرى و مالك و ابن عينيه و يحيى القطان والبخارى وجماعة من المحدثين و معظم

طبقہ صحابہ کے بعد دیگر طبقات میں ثقہ اور عادل رواۃ کی جماع نے قل کیا ہو۔''

حافظ ذہبی نے امام ابن معین کی سند سے امام ابو حنیفہ کا بیا صول ارشاد نقل کیا ہے:

''میں کتاب اللہ سے لیتا ہوں، اگر اس میں کوئی چیز نہ ملے تو رسول اللہ اللہ کے لیتا ہوں، اگر اس میں کوئی چیز نہ ملے تو اور عادل رواۃ کے ذریعے پھیل گئی ہوں۔ پھر اگر یہاں بھی نہ ملے تو صحابہ کرام کے اقوال سے استفادہ کرتا ہوں، کیمن جب بات ابراہیم، شعبی ،حسن بھری اور عطاء بن ابی رباح تک آتی ہے تو جس طرح ان حضرات نے استنباط کیا ہے میں بھی استنباط کیا ہو۔ ، ، (۱۹)

یہاں امام ابو حذیفہ نے پوری صراحت کے ساتھ بتایا ہے کہ کتاب اللہ کے بعدان کے بزدیک وہ حدیث قابلِ اعتماد ہے جسے تقہ اور عادل رواۃ نے اخذ کرنے کے بعد دیگر تقہ رواۃ کی طرف منتقل کیا ہوا ور اس طرح اسے شہرت حاصل ہوگئی ہو۔ امام ابو حذیفہ رحمہ اللہ کے نزدیک قر آن اصل اوّل ہے اور سنت اصل ثانی کی بنیاد چونکہ روایات پر ہے اس لیے اس کے مصادر مختلفہ کو اچھی طرح جانچ کر اطمینان حاصل کرلینا چاہیے۔ امام سفیان ثوری اخذ حدیث کے متعلق ابو حذیفہ کا اصول یوں بتاتے ہیں:

"ياخذ بما صح عنده من الاحاديث التي كان يحملها الثقات." (٢٠)

''امام ابوحنیفه وه حدیثی روایات لیتے بیں جوآپ کے نزد یک صحیح ہوتی ہیں جنہیں ثقات کی جماعت نے اخذ اور روایت کیا ہو۔''

اس لحاظ سے دیکھا جائے تو امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ نے وہی روایات لی ہیں جنہیں روایة اور عملاً شہرت حاصل ہوگئ تھی۔ آپ کے دَور میں چونکہ تا بعین اور کبارتا بعین کی اچھی خاصی تعداد موجودتھی ، اس لیے آپ کوجتنی روایات ملیس وہ کم سے کم واسطول سے ملیس ، بعد کے محدثین تک بیروایات زیادہ تر ثنائیات اور ثلاثیات ہیں۔ علاوہ ازیں ان روایات پر عمل کرتے ہوئے تا بعین اور کبار

تبع تابعین کوآپ نے بچشم خود دیکھا۔ بعد کے محدثین کو بیموقع نہیں مل سکا،ان کے پاس جتنی روایات آئی ہیں وہ روایة آئی ہیں اور وسائط کی کثرت کے ساتھ آئی ہیں۔

# سم ساع اورقراهٔ

علاء حدیث کے ہاں اخذ اور خمل کے جوطریقے متداول ہیں، ان میں بنیادی طریقے دو ہیں۔ ایک طریقہ سماع کا ہے جسے قراۃ الشیخ بھی کہتے ہیں۔ دوسراطریقہ قراۃ کا ہے جسے قراۃ علی الشیخ بھی کہتے ہیں۔ سماع یہ ہے کہ داوی شیخ سے دوایت سنے اور اسے ضبط کرے۔ شیخ اپنے حافظہ سے بیان کرے یا مخطوطہ سے اس میں کوئی قید نہیں۔ حافظ زین الدین عراقی اس کی تعریف یوں کرتے ہیں:

"سواء أحدث من كتابه او من حفظه باملاء او بغير الاد." (٢١)

اپنی روایات زبانی یا دنه ہوں اس کے لیے ان کی تحدیث مناسب نہیں، لیکن ہمارا مؤقف ہدہے کہ مخطوط اگر راوی کا اپنا ہوتو اس کی روایات وہ بیان کرسکتا ہے، جاہے وہ ان روایات کا حافظ ہویا نہ راسا)

امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ نے ''ضبط صدر'' کوتحدیث کے لیے اتنی اہمیت کیوں دی ہے؟ اس دور کی تاریخ کومد نظر رکھ کراس کے بہت سارے وامل پر بحث کی جاسکتی ہے، لیکن یہاں اتنی تفصیلات کی گنجائش نہیں۔ بہر کیف علاء حدیث کی جاسکتی ہے، لیکن یہاں اتنی تفصیلات کی گنجائش نہیں۔ بہر کیف علاء حدیث کے ہاں یہ اصول مسلّمہ ہے کہ جس راوی نے حدیثی روایات ضبط بالکتابہ اور ضبط بالصدر دونوں پہلوؤں سے اخذکی ہوں ، اس کی روایات اس راوی کے مقابلے میں قابلِ ترجیح ہوں گی ، جس نے مض کتابۂ روایات اخذکی ہوں۔ امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ نے ضبط صدر کوتحدیث کے سلسلے میں جو اہمیت دی ہوں۔ امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ نے صبط صدر کوتحدیث کے سلسلے میں جو اہمیت دی ہے ، غور سے دیکھا جائے تو حدیث کے راوی کے لیے واقعی اس کی ضرورت ہے۔ خز الاسلام بردوی ضبط کے بارے میں لکھتے ہیں:

''ضبط کامفہوم یہ ہے کہ روایت کواس طرح اخذ کیا جائے جس طرح اس کے حصول کا حق ہے، پھر اس کے سیح مفہوم کو سمجھا جائے،امکانی کوشش سے اسے یاد کیا جائے، پھر اس کی حدود کی حفاظت کر کے اس کی پابندی کی جائے اور تحدیث تک اسے بار بارڈ ہرایا جائے،ایسانہ ہو کہ وہ ذہمن سے انر جائے۔''(۱۹۲) ابن خلدون اگر مؤرخ ہیں، تا ہم اپنے مقدمہ میں علم حدیث کے حوالے سے گفتگو کرتے ہوئے آپ نے امام ابو حنیفہ رحمہ اللّٰد کی شرائط اخذ کو باقی

محدثین کے مقابلے میں شخت قرار دیا ہے۔ لکھتے ہیں:
"شدد فی شروط الروایة والتحمل وضعف روایة
الحدیث الیقینی اذا عارضها الفعل النفسی." (۱۵)
"امام ابوطنیفہ نے اخذ اور تحدیث کی شرائط میں تختی کی اور اگر
حدیث فعل نفسی کے معارض ہوتو اس کی تضعیف کی ہے۔"
امام ابوطنیفہ رحمہ اللہ نے راوی کے لیے ضبط صدر کی شرط میں جس حزم و

احتیاط سے کام لیا جائے متاخرین نے اسے'' تشدید' سے تعبیر کیا ہے، حالانکہ

حقیقت بیہ ہے کہ یہی تشدید نہیں بلکہ اہتمام ہے۔ حافظ ابو مجموعبد اللہ حارثی سند متصل کے ساتھ امام وکیج سے قل کرتے ہیں:

"اخیرنا القاسم بن عباد، سمعت یوسف الصفار، یقول: سمعت و کیعًا یقول: لقد و جد الورع عن ابی حنیفة فی الحدیث ما لم یو جد عن غیره."

"امام وکیع بن الجراح کہتے ہیں کہ حدیث کے اخذ وروایت کے سلسلہ میں جو احتیاط امام ابو حنیفہ نے کی ہے، کسی دوسرے نے نہیں کی۔"

یمی وجہ ہے کہ امام وکیج نے امام ابو حنیفہ کی ساری روایات زبانی یاد کی تخصیں۔امام وکیج اپنے دور کے سب سے بڑے شخصے۔امام احمد،امام علی بن المدینی،امام یحیٰ بن معین اور امام عبداللہ بن المبارک ان کے تلامذہ حدیث میں سے ہیں۔حافظ ابن عبدالبر، یجیٰ بن معین سے قال کرتے ہیں:
میں سے ہیں۔حافظ ابن عبدالبر، یجیٰ بن معین سے قال کرتے ہیں:
''میرے علم میں وکیج سے بڑا کوئی شخص نہیں ہے۔ وکیج امام ابو حنیفہ کے قول پر فتو کی دیتے تھے اور ان کوامام ابو حنیفہ کی ساری حدیثیں از برتھیں۔انہوں نے امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ سے بھر پور استفادہ کیا تھا۔''(کے ا

## ۳۔ شهرت اور تواتر

علماء حدیث کے نزدیک جب حدیث کے راویوں میں اسلام، تکلیف، ضبط اور عدالت کی صفات موجود ہوں تو وہ حدیث قابلِ عمل اعتماد ہوتی ہے۔ امام ابو حنیفہ نے ان صفات کے علاوہ روایت کی قبولیت کے لیے بیشر طبھی رکھی ہے کہ اس کے راوی طبقہ تابعین اور تبع تابعین میں معقول تعداد میں موجود ہوں۔امام عبدالوہا بشعرانی کھتے ہیں:

"قد كان الامام ابوحنيف ه يشترط في الحديث المنقول عن رسول الله صلّى الله عليه وسلّم قبل العمل به ان يرويه عن ذلك الصحابي جمع اتقياء عن مثلهم و هكذا." (١٨)

''امام ابوحنیفه حدیثی روایات کو قابلِ عمل تب مانتے تھے کہ اسے

یہ پیش کرتے ہیں کہ انہوں نے مراسیل کورڈ کر دیا، یہ ان کی بہت بڑی غلطہ ہی ہے۔ امام شافعی رحمہ اللہ نے کبار تا بعین کے مراسیل کو قبول کیا ہے، انہوں نے جو شرائط اس ضمن میں وضع کی ہیں وہ محض احتیاط کے لیے ہیں۔ ورنہ حقیقتاً مراسیل ان کے نزد یک بھی قابلِ استدلال ہیں۔ امام احمد کا مؤقف بھی مراسیل سے استدلال کا ہے۔ اس ساری صورت ِ حال کو مد نظر رکھ کر یہی کہنا حق اور درست ہے کہ امام ابو حذیفہ کا مؤقف ''ارسال اور اتصال' کے سلسلے میں وہی رہا ہے جواس دور کے جمہور علاء، فقہاء اور محد ثین کا تھا۔

### ۲۔ ضبطراوی

علماء حدیث کے نزدیک حدیث کے راوی کے لیے ضروری ہے کہ وہ مسلمان ہو، مکلّف ہو، ضابط ہواور ثقہ و عادل ہو۔امام ابوصنیفہ رحمہ اللہ محدثین کی بیان کر دہ شرائط کو ضروری قرار دینے کے ساتھ صبط کو زیادہ اہمیت دیتے ہیں، چنانچہ آپ ضبط صدر کوراوی کے لیے ضروری قرار دیتے ہیں اور تحدیث کی اجازت صرف اس راوی کو دیتے ہیں جو حدیث سننے کے دن سے بیان کرنے کے دن تک حدیث کا حافظ ہو۔امام جعفر طحاوی رحمہ اللہ اس بارے میں آپ کا بیاصول نقل کرتے ہیں:

"قال ابوحنيفة: لاينبغى لرجل ان يحدث من الحديث الأما حفظه من يوم سمعه الى يوم يحدث له."(٨)

''امام ابوحنیفہ کہتے ہیں کہ عام راوی کے لیے تحدیث مناسب نہیں، ہاں وہ راوی تحدیث کرے جوساع کے دن سے روایت کے دن تک حدیث کا حافظ ہو۔''

یکیٰ بن معین کہتے ہیں کہ امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ حدیث کی روایت میں بہت محتاط تھے۔خطبیب بغدادی رحمہ اللہ نے اپنی تاریخ میں ابن معین کا بہ قول نقل کیا ہے:

''امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ صرف حدیث کی وہ روایات بیان کرتے ہیں جن کے وہ حافظ ہیں اور جن روایات کے وہ حافظ نہیں، وہ بیان ہی نہیں کرتے ۔''(۹)

امام نووی رحمہ اللہ نے ضبط کے حوالے سے امام مالک اور امام ابوحنیفہ حمہم اللہ کا مسلک ان الفاظ میں بتایا ہے:

"فسمن السمشددين من قال لا حجة الا فيما رواه من حفظه و تذكره، روى عن مالك و ابي حنيفه."

منبط كسليل مين انتهائي احتياط برتخ والون كا مؤقف يه ہے كه جو منبط كيسليل مين انتهائي احتياط برتخ والون كا مؤقف يه ہے كه جو راوى اپني روايت كا پورى طرح حافظ نه ہو، اس كى تحديث جائز نهيں۔ امام ابوحنيفه اور امام مالك رحمهم الله كا مسلك يهى بتايا جاتا ہے۔ حافظ سيوطى امام ابوحنيفه رحمه الله كاسمؤقف يرتجره كرتے ہوئے لكھتے ہيں:

"هـذا مـذهـب شديد، وقد استقر العمل على خلافه، فـلعـل الـرواة في الصحيحين من لم يوسف بالحفظ لا يبلغون النصيف."(١١)

''اس مؤقف میں انتہائی درجہ کی احتیاط ہے، دیگر محدثین روایت وتحدیث کے سلسلے میں اس اصول کو اپنانہیں سکے۔اس معیار کے پیشِ نظر صحیحین کا جائزہ لیا جائے تو نصف راوی ایسے ملیں گے جو ''ضبط'' کی اس شرط پر پورے نہ اتریں گے۔''

توضیح الا فکار، اختصار علوم الحدیث اور مقدمه ابن الصلاح کے مولفین کا تبصرہ بھی اس سے ملتا جلتا ہے۔ حافظ ابن الصلاح لکھتے ہیں:

"من مذاهب التشديد مذهب من قال: لا حجة الا فيما رواه الراوى من حفظه و تذكره، وذلك مروى عن مالك وابى حنيفة."

''انتهائی مختاط مذہب ان حضرات کا ہے جوراوی کے لیے''ضبط صدر'' ضروری قرار دیتے ہیں۔ یہ مٰداہب امام مالک اور امام ابوحنیفہ کا ہے۔''

خطيب بغدادي رحمه الله لكصة بين:

'' یخی بن معین سے بوچھا گیا کہ اگر کسی راوی کے پاس مخطوطہ ہو، لیکن مخطوطہ میں مندرج روایات اسے زبانی یاد نہ ہوں تو وہ کیا کرے؟ کہنے گے، امام ابو حذیفہ کا مؤقف تو یہ ہے کہ جس راوی کو

استدلال نہیں رہتی۔ارسال چونکہ انقطاع کی ایک شکل ہے، اس لیے محدثین نے حدیث مرسل کو اپنے اصول کے مطابق ضعیف قرار دے کر نا قابلِ استدلال قرار دیا۔ حدیث مرسل اصطلاح میں وہ حدیث کہلاتی ہے، جس کی سند میں صحابی کا واسطہ حذف کر دیا گیا ہو۔ تابعی براہِ راست آپ علیہ الصلاۃ والسّلام کے قول وفعل کوفعل کر رہا ہو، جیسا کہ عام طور پر مکحول دشتی، ابراہیم، سعید بن المیسب، حسن بصری، ابن سیرین اور دیگر تابعین کا معمول تھا۔ اقصال کی یہ قید تیسری صدی کے محدین نے اس لیے لگائی ہے کہ ان کے دَور میں اسنادی وسائط زیادہ ہو گئے تھے، ان واسطوں میں اہم کڑیاں معلوم کرنا اور پھر ان میں باہم اتصال کا پتہ لگانا ضروری ہوگیا تھا۔امام ابو حنیفہ رحمہ اللّٰد کا تعلق چونکہ دوسری صدی سے ہے اس لیے ان کے دَور میں اتصال اور ارسال میں اسنادی وسائط کم ہونے کی وجہ سے کوئی فرق نہیں تھا۔ علماء کے ہاں جس طرح مسانید قابلِ استدلال تھیں، اسی طرح مراسیل بھی جمتے تھیں۔ طرح مسانید قابلِ استدلال تھیں، اسی طرح مراسیل بھی جمتے تھیں۔ حافظ ابن جریراس حمن میں کھتے ہیں:

"اجمع التابعن باسرهم قبول المرسل ولم يات عنهم انكاره ولا عن احد من الأئمه بعدهم الى راس الماتين."(٢)

''تا بعین کے ہاں مرسل کے قابلِ قبول ہونے پر اتفاق تھا۔ان سے پہلے اور ان کے بعد کسی بھی امام سے دوسری صدی کے اختیام تک مرسل کا انکار ثابت نہیں ہے۔''

امام ابودا ؤ در حمد الله نے اہلِ مکہ کے نام اپنے رسالہ میں لکھا:

"اما المراسيل فقد كان يحتج بها العلماء فيما مضى مثل سفيان الثورى و مالك والاوزاعى حتى جاء الشافعى فتكلم فيها و تابعه على ذلك احمد بن حنبل وغيره."

"جہاں تک مراسل کا تعلق ہے تو معلوم ہونا چاہیے کہ ان کو اسلاف ومتقد مین مثلًا سفیان توری، امام مالک اور امام اوزاعی سب ہی قابلِ استدلال سجھتے تھے، تا آئکہ امام شافعی آئے اور

انہوں نے مراسل کی ججت پر کلام کیااورامام احمد نے بھی اس شمن میں ان کی پیروی کی۔''

حقیقت بیہ کہ دوسری صدی کے ارباب علم کوغلبہ عدالت کی وجہ سے اپنے دَور کے شیوخ پرالیا ہی اعتادتھا جیسا کہ بعد کے دَور میں قطنی ہیہ قی اور حافظ ابن حجر کوامام بخاری اور امام مسلم پر ہے۔ حافظ بن ابرا ہیم الوزیر کھتے ہیں:"ولا شک ان الغالب عملی حملة العلم النبوی عَلَیْ فی خی ذلک النزمان العدالة." (۲۲) دبیتک اس دور میں اہل علم میں عدالت غالب تھی۔" عدالت ہی کی بنیاد پر جمہور محدثین اور فقہاء نے یہ اصول طے کیا عالب تھی۔" عدالت ہی کی بنیاد پر جمہور محدثین اور فقہاء نے یہ اصول طے کیا ہے کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہ می مراسیل بلاتفریق طبقہ ججت اور قابلِ استدلال بیں۔

امام نووی رحمہ اللہ کہتے ہیں کہ''مراسیل صحابہ جمہور اہل اسلام کے نزدیک ججت ہیں۔'(۵)

امام شوکانی رحمہ اللہ کہتے ہیں کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے مراسیل مسانید کے حکم میں ہیں۔ (۲)

تابعین کبار کے بارے میں امام بیہی رحمہ اللہ نے لکھا ہے کہ 'ان کے مراسیل بھی مراسیل صحابہ کی طرح جمت ہیں، جب کہ ان کے راویوں میں عدالت اور شہرت ہو اور ضعیف و مجہول رواۃ کی روایت سے اجتناب ، (۷)

مراسیل کی جیت ایک مستقل موضوع ہے، یہاں اس پر تفصیلی گفتگو مقصود نہیں۔ بتانا صرف بیتھا کہ امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ کے دور میں مراسیل اور مسانید کی تفسیم نہیں تھی۔ علاء کے ہاں دونوں قسم کی روایات متداول تھیں۔ یہی وجہ ہے کہ امام مالک کی ''موطا'' میں سینکڑوں مراسیل آئی ہیں، بلکہ مالکیہ کے ہاں مراسیل اور مسانید میں حکماً کوئی فرق نہیں۔ علم حدیث کے بنیادی اور اساسی ماخذ میں مراسیل کی کمی نہیں۔ امام شافعی رحمہ اللہ کا دور چونکہ امام ابوحنیفہ اور امام مالک رحمہ ماللہ کے بعد کا ہے، اس لیے اسنادی وسائط بڑھ جانے کی وجہ اور امام مالک رحمہ ماللہ کی جیت پراپنے رسالہ میں کلام کیا، اور مرسل کی حیثیت کو بعض شرائط کے ساتھ مشروط کر دیا۔ جو حضرات امام شافعی رحمہ اللہ کا مؤقف کو بعض شرائط کے ساتھ مشروط کر دیا۔ جو حضرات امام شافعی رحمہ اللہ کا مؤقف

# مارك المرامان

ڈ اکٹر علی اصغر چشتی ڈین شعبہ علوم عربی واسلامیات علامہ اقبال اوپن یونیورٹی، اسلام آباد

# امام ابوحنيفه رحمه اللدكاصول اخذ وتحديث



امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ کے دور تک حدیثی راویات کے بہت سارے ذ خائر صحابہ کرام، تابعین اور تبع تابعین کے ذریعہ اسلامی ریاست کے مختلف اطراف وا كناف تك بہنج حيكے تھے۔ بيروايات مختلف علمي مراكز ميں محفوظ ہو چکی تھیں اور ان برعمل ہور ہا تھا۔ پہلی صدی ہجری میں اسلامی ریاست کے ا پھیلا ؤ کے ساتھ ساتھ علمی مراکز پھلتے اور بڑھتے چلے گئے۔ابتداء میں مدینہ منورہ اور مکہ مکرمہ میں جلیل القدر صحابہ اور ان کے تلامذہ کی وجہ سے حدیث کے اخذ وتحدیث کا رواج تھا،کیکن حضرت عمر فاروق رضی الله عنہ کے دورِخلافت میں جب کوفیہ بسایا گیا تو صحابہ کرام رضی اللّٰہ نہم کی ایک معتد یہ جماعت اس شہر میں منتقل ہوگئی جن میں نمایاں حیثیت حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کی ہے۔حضرت ابن مسعود رضی الله عنه اور آپ کے تلامذہ کی وجہ سے کوفہ میں ایک بہت بڑاعلمی حلقہ قائم ہو گیا۔اسی وَ ورمیں سیّد ناعمرو بن العاص رضی اللّہ عنہ نے مصرفتح کیااورعبدالله بن عمر رضی الله عنه کی وساطت سے وہاں حدیثی مرکز قائم ہوگیا۔ بیاوراسی طرح کے دوسرے حلقوں میں پوریشلسل کے ساتھ روایت وتحدیث کا کام جاری رہا تا آئکہ پہلی صدی کے اختتام پر حضرت عمر بن عبدالعزیز نے عنان خلافت سنھالی ۔حضرت عمر بن عبدالعزیز کے دَور میں وہ تمام ادارے جوخلفاء راشدین اور امیر معاویہ ضی اللہ عنہم کے دور تک پورے نظم وضبط کے ساتھ علمی کام کررہے تھے، سیاسی عدم استحکام کی وجہ سے درہم برہم ہو چکے تھے اور اب صورتِ حال بیتھی کہ انفرادی اور نجی طور پر بعض اطراف میں علمی حلقے قائم تھے،آپ نے سوچا کہ حدیث کے تمام دستیاب ذ خائر کو یکجا کر دیا جائے ،مباداان ذ خائر کے حاملین دنیا سے ایک ایک کر کے اٹھ جائیں اور بیروایات وقت کے ساتھ ساتھ ضائع ہو جائیں۔ چنانچہ اس دَور کے مشہور محدث امام محمد بن مسلم بن شہاب زہری کوآپ نے بیفریضہ سونی دیا که چتی المقدوروه تمام حدیثی روایات جمع کر دی جائیں جواسلامی ریاست

کے اطراف میں محدثین کے پاس انفرادی اور اجتماعی طور پرموجود ہیں۔امام

زہری نے حسب ہدایت روایات کوجمع کرنے کا کام شروع کر دیا، لیکن عمر بن عبدالعزیز ۱۰ اور میں انتقال کر گئے اور بیسارا منصوبہ دھرا کا دھرارہ گیا۔ امام زہری اور ان کے اصحاب کی کوششوں سے حدیثی روایات جمع تو ہو گئیں لیکن ابیش دور کر ابیضرورت اس بات کی تھی کہ ان روایات میں جواختلافات ہیں انہیں دُور کر لیا جائے اور ان پر پوری طرح بحث و تمحیص کی جائے۔ امام ابوحنیفہ پہلی صدی کے اختتام تک علم حدیث کے اساطین اور اعلام سے استفادہ کر چکے تھے۔ آپ نے ابین شہاب زہری سے بھر پور استفادہ کیا تھا، ججاز میں چارسال کے قیام کے دور ان یہاں کے شیوخ اور علمی حلقوں سے آپ نے پوری محنت وگئن کے حدور ان یہاں کے شیوخ اور علمی حلقوں سے آپ نے پوری محنت وگئن کے ساتھ اخذ کیا تھا۔ کوفہ میں عبد اللہ بن مسعود اور سیّدنا علی رضی اللہ عنہم اور ان کے تاش نظر جواہم کام تھا وہ ان روایات آپ کے پاس محفوظ تھیں۔ اس وقت آپ کے پیشِ نظر جواہم کام تھا وہ ان روایات سے اخذ اور قبول کا مرحلہ تھا، اس لیے آپ نے اس مقصد کی خاطر چند بنیا دی اصول وضع کر لیے۔ ان اصولوں پر اختصار کے ساتھ بات کرنے کی کوشش کی جائے گی۔

ا۔ سندمیں اتصال اور ارسال

ائمہ حدیث کے نزدیک حدیث صحیح کے لیے ضروری ہے کہ اس کی سند میں اتصال ہو۔ حافظ ابن الصلاح اور حافظ زین الدین عراقی نے حدیث کی تعریف ان الفاظ میں کی ہے:

"الصحيح ما اتصل سنده بنقل عدل ضابط من مثله من غير شذوذ و لا علة قادحة."(١)

''صحیح حدیث وہ ہے جن کی سند میں اتصال ہو، جس کا ہرایک راوی عادل اور ضاط ہو، جس میں شندوذ اور علت قادحہ نہ ہو۔'' اس تعریف کی رُوسے ہروہ حدیث جن کی سند میں کسی بھی قتم کا انقطاع ہو، محدثین کے نزدیک ضعیف کہلاتی ہے اور ضعیف ہونے کی وجہ سے قابلِ

پھر پاکتان کا کیا ہوگا ۔۔۔۔؟؟؟۔۔۔۔نوشۂ دیوارسا منے ہے! ''نہ شمجھو گے تو مٹ جاؤ گے اے غافل مسلمانو! تمہاری داستان تک بھی نہ ہو گی داستانوں میں''

وطن

میرے عزیزہ، میرے رفیقو! وطن ہمارا لہو لہو ہے خواب غفلت سے اب تو جاگو، وطن ہمارا لہو لہو ہے وطن کو برباد کر رہے ہیں، وطن کے قاتل وطن کے دشمن ایمانی قوت سے اُن کو روکو، وطن ہمارا لہو لہو ہے کہیں یہ جھگڑے، کہیں یہ فرقے، کہیں ہے نفرت کہیں عداوت خدارا اب تو سب ایک ہو جاؤ، وطن ہمارا لہو لہو ہے نبی کی سنت پر چل کر دیکھو، غالب جہاں تم ہی ہو گے پیروی کفر کی اب تو چھوڑو، وطن ہمارا لہو لہو ہے کہیں یہ انسان مر رہے ہیں، کہیں یہ زندہ جل رہے ہیں خزال رسیدہ ہے سارا گشن، چمن ہمارا لہو لہو ہے اُٹھو اور بچا لو وطن کو اپنے، ابھی بھی وقت باتی ہے احمد امن یہاں پر جل رہا ہے، وطن ہمارا لہو لہو ہے احمد امن یہاں پر جل رہا ہے، وطن ہمارا لہو لہو ہے

احمد بلال ایم اے (ا<sup>نگا</sup>ش)، گوجرا نوالہ

\*

لَهُمُ الشَّيطُنُ مَا كَانُوُ ا يَعُمَلُونَ.

ترجمہ: کیوں نہ ہوا کہ جب ان پر ہماراعذاب آیا تو گڑ گڑا گئے ہوتے؟ ان کے دل شخت ہو گئے ہیں اور شیطان نے ان کے کام ان کی نگاہ میں بھلے کر دکھائے۔

آ بیئے! اگر ہم جڑ گٹنے والے عذابوں سے بچنا چاہتے ہیں تو صدرِ پاکستان سے لے کرعام آ دمی تک بھی اپنے اپنے گنا ہوں سے بچی تو بہ کریں۔ شہداء نے جس وعدہ کی خاطر پاکستان کی بنیادوں میں اپنا خون ڈالاتھا، وہ وعدہ پورا کریں۔

يا كستان كامطلب كيا؟ لا اله الا الله!!

پاکستانی اسے بھول سکتے ہیں لیکن قدرت بھی نہیں بھولتی۔

لَآ اِللهُ اِلَّآ اَنْتَ سُبُحٰنَکَ ق اِنِّیُ کُنْتُ مِنَ الظَّلِمِیُنَ. ترجمہ:اے اللہ! تیرے سواکوئی معبود نہیں۔ تُو ہر برائی سے پاک ہے۔ بے شک میں خود ہی ظلم کرنے والوں میں تھا۔

(مجھےمعاف فرمادیجیے)!!

کابے حساب ذکر وور دکریں۔

بِشُكَ اللَّهُ قَالَى كَ رَحْتُ أُس كَ غَضَبِ بِهِ غَالَب ہے۔ إِنَّ رَحُمَتِ فَي وَسِعَتُ عَلَى غَضَبِي. (حديث قدى) اس طرح اللَّهُ لِيُعَذِّ آن كريم مِن ارشا دفر مايا: وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمُ وَهُمُ يَسُتَغُفِرُ وُنَ.

ترجمہ:اوراللہ تعالی انہیں کیوں عذاب دےاور (حالانکہ)وہ اُس سے بخشش طلب کرنے والے ہوں۔

اگراب ہم اپنی غلطیوں کی تلافی کرتے ہیں تو انشاء اللہ نی جائیں

# ایک در دمند پاکستانی کی در دمندانه ایل

ڈاکٹرسلطان بشیرمحمود (ستارۂ امتیاز پاکستان) اٹا مک سائنٹسٹ انجینئر

ترجمہ: اور ڈرواُس فتنہ سے جو صرف خاص لوگوں تک محدود نہ رہے گا جنہوں نے تم میں سے ظلم کیا ہے (بلکہ سب کواپنی لپیٹ میں لے لے گا) یاد رکھواللّٰد تعالیٰ سخت سزاد بنے والا ہے۔

محترم بھائيواور بہنو!

قرآن کریم کی مندرجہ بالا اوراس طرح کی دوسری آیات سے ثابت ہوتا ہے کہ پاکستان پر جوعذا بی حالت ہے وہ ہمارے کرتو توں پر قدرت کارد عمل ہے۔ اللہ تعالیٰ کی طرف سے وارننگ اورعذاب ہے کہ ہم ان سے سبق سیکھیں اور اس کی مقرر شدہ روحانی ، اخلاقی ، معاشرتی اور دینی حدود کو جو ہم بلادھڑک توڑتے ہیں۔ اس سے باز آجائیں۔ اگر ہم بازنہ آئے تو عذا بوں کا بیسلسلہ یونہی چاتا جائے گا۔ اور بالآخرالیں چنگھاڑ ہوگی جوسب کچھدا کھ کردے گی۔

اس كے متعلق سورة الانعام كى آيت نمبر ۴۵ ميں خوفناك وارنگ ہے كه فَقُطِعَ دَابِرُ الْقَوْمِ الَّذِيْنَ ظَلَمُوا.

> ترجمہ: پس جڑسے کاٹ دیا ظالم قوم کو۔ افسوس!!!

کہ ہم آج کل کا دانشوراُن فتنوں کا تجزیہ طبیعیات کی زبان سے کرتا ہے اور وہیں اُٹک جاتا ہے۔زلز لے آئے تو کہا ..... ہمالیہ کی پلیٹیں ہل گئیں تھیں ۔

تباه کن سیلاب آیا تواس کی وجه.....

بر می اور مون سون کی شدت سے جوڑ دیا۔

اندھے تل ہورہے ہیں تو .....

اندرونی اور بیرونی سازشوں کوذ مهدارقر اردیا۔

یوں ان کی عقل مادیات میں بھینس کررہ گئی ہے۔ایسے ہی لوگوں کے بارے میں سورۃ الانعام آیت نمبر ۴۳ میں ارشاد باری تعالیٰ ہے:

فَلَوُلَا إِذُ جَآءَ هُم بَاسُنَا تَضَرَّعُوا وَلَكِنُ قَسَتُ قُلُوبُهُم وَزَيَّنَ

اے اہلِ وطن! عذاب درعذاب آرہے ہیں!!!
''اللہ تعالیٰ کی پناہ میں آجا و''
شروع دن سے پاکستان پر کیے بعد دیگرے جومصائب آرہے ہیں بھی
سوچا کہ کیوں آرہے ہیں؟؟

قرآن كريم كى سورة الروم آيت نمبرا مم مين السوال كاجواب : ظَهَرَ اللَّهَ سَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتُ اَيُدِى النَّاسِ لِيُذِيْقَهُمُ بَعْضَ الَّذِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمُ يَرْجِعُونَ.

ترجمہ: خشکی اورتری میں فساد ہریا ہو گیا۔ لوگوں کی اپنے ہاتھوں کی کمائی کی وجہ سے، تا کہ وہ (اللہ تعالی) انہیں مزہ چکھائے ان کے بداعمال کا، شاید کہ وہ باز آ جائیں۔

لعنی عذابوں کی وجہ ہم خود ہیں۔

ان کی نوعیت کے متعلق سورۃ العنکبوت آیت نمبر ۴۴ میں اللہ تعالی فرما تا

ہے:

فَكُلَّا اَخَذُنَا بِذَنْبِهِ جِ فَمِنُهُمُ مَّنُ اَرُسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا جِ وَمِنْهُمُ مَّنُ اَرُسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا جِ وَمِنْهُمُ مَّنُ مَّنُ اَخَذَتُهُ الصَّيْحَةُ جِ وَمِنْهُمُ مَّنُ خَسَفُنَا بِهِ الْاَرْضَ جِ وَمِنْهُمُ مَّنُ اَغُرَقُنَا بِهِ الْاَرْضَ جِ وَمِنْهُمُ مَّنُ اَغُرَقُنَا جِ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظُلِمَهُمُ وَلَكِنُ كَانُو آ اَنْفُسَهُمُ يَظُلِمُونَ.

ترجمہ: ہم نے ہرایک کواُس کی کرتو توں کی سزا دی۔ بعض پر پھروں کا مینہ برسایا۔ کسی کوکڑک نے آلیا۔ بعض کوز مین نگل گئی اور بعض کوہم نے ڈبودیا۔ ہم نے اُن پرکوئی ظلم نہیں کیا بلکہ اپنی تباہی کی وجہوہ خود ہی تھے۔

سن لو! جولوگ ابھی تک ان فتنوں ہے محفوظ اپنے گھروں میں خوش ہیں اُن کے لیے سورة الانفال آیت نمبر ۲۵ میں تنبیہ (warning) ہے۔ وَ اتَّقُوا فِنُنَةً لاَّ تُصِیْبَنَّ الَّذِیْنَ ظَلَمُوْا مِنْکُمُ خَاصَّةً جوَ اعْلَمُوْآ

اَنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ.

**AZEEM** ENGLISH MAGAZINE

FEB - MAR **2011** 



ارتقائی دور



شفقت ثناء مظهر (ایم اےاردو، پنجاب یو نیورسی)

از

معنى ومفهوم

شہرآ شوب کے لغوی معنی ہیں''شہر کے لیے فتنہ و ہنگامہ''یا شہر میں فتنہ بریا کرنے والے۔اصطلاح میں اس نظم کو کہتے ہیں جس میں مختلف حیثیتوں اور طبقوں سے تعلق رکھنے والوں کا ذکر ہو۔

ڈاکٹر سیّدعبداللہ کے الفاظ میں شہر آشوب وہ نظم ہے جس میں ''شہریا ملک کی اقتصادی یا سیاسی بے چینی کا تذکرہ ہویا شہر کے مختلف طبقوں کی مجلسی زندگی کے کسی پہلوکا نقشہ مزاحیہ، طنزیہ، یا ہجو بیانداز میں کھینچا گیا ہو۔'' ظاہری ہیئت

شہرآ شوب کے لیے کوئی ایک ہیئت مقررنہیں۔ ہر ہیئت میں شہرآ شوب کے لیے کوئی ایک ہیئت مقررنہیں۔ ہر ہیئت میں شہرآ شوب کلھے گئے ۔ بعض شعرا کے ہاں آ شوبیغزلیں بھی ملتی ہیں۔شہرآ شوب میں شاعر کا انداز ہمدردانہ یا طنز وتضحیک اور ہجو کا ہوتا ہے۔ بعض اوقات شہرآ شوب میں لفظی مرشے اور نوحے کے انداز میں لکھے جاتے ہیں، بعض شہرآ شوب میں لفظی رعایتوں کا اہتمام کیا جاتا ہے۔

موضوعات

شہرآ شوب کے موضوعات میں بڑا تنوع ہے۔ جوں جوں شہرآ شوب نے ترقی کی اس کے مفہوم وموضوع میں بھی وسعت آتی گئی۔اس صفب شعر کے موضوعات حسب ذیل ہیں:

الركيوں كاحسن و جمال جو باعث فتنه ہو۔

۲\_شهر یا ملک کی بربادی سے کاریگروں اور اہلِ حرفہ کی بیروزگاری سے شہر کی اقتصادی بدحالی میں اسلامی اینزوار نقاء کا زوار نقاء

قدیم ترکی اور فارسی ادب میں شہر آشوب کی بہت سی مثالیں ملتی ہیں۔ محمد شاہ کے عہد میں سیاسی اور ملکی انتشار وابتری کے نتیجے میں اُردو میں بڑی کثرت سے شہر آشوب لکھے گئے۔

ابتدائی دَور میں شاکر ناجی، کمترین، خاتم، قائم نے شہر آشوب کھے۔
شاکر ناجی کے شہر آشوب میں نادر شاہی حملے، دہلی کی بربادی اور ہندوستان کی
فوج کی بزدلی کا ذکر ہے۔ سودا اور میر نے اس کی تقلید کی۔ سودا کے ایک شہر
آشوب کی ہیئت، قصید ہے کی ہے اور دوسر ہے گئس کی۔ اس میں عوام کی
بیزاری، بیروزگاری، قلت معاش اور دہلی کی بربادی کا ذکر ہے۔ میر اور سودا
کے شہر آشوب اپنے زمانے کی سیاسی فضا کی کامیاب عکاسی کرتے ہیں۔ نظیر
اکبر آبادی کے شہر آشوب میں آگر ہے کی بدحالی، فوج کی حالت زار، عمارتوں
اور باغوں کی تباہی و بربادی کا مقامی زبان میں خوبصورت نقشہ کھینچا گیا ہے۔
نظیر کے لہج میں در دمندی جملتی ہے۔ راسخ عظیم آبادی، شفق اور نگ آبادی،
سیاح حسرت اور میرحسن نے متعدد شہر آشوب کھے۔

المحاء کے ناکام انقلاب کے بعد شہر آشوب کی ہیئت اور موضوعات میں کئی تبدیلیاں آئیں۔ شہر آشوب میں طنز اور جوکی جگہ مرشے اور نوحے کا رنگ غالب آگیا۔ اس دور کے دو کتابی مجموعے ' فغان دہلی' (مربیّہ محمد تفضّل حسین کو کب) اور ' انقلاب دہلی' کے نام سے شائع ہوئے۔ دہلی کے متعلق شہر آشوب لکھنے والوں میں آرز و دہلوی، تشنہ، سالک، سوزاں، ظہیر، عیش، کامل، مبین محسن، داغ، غالب، حالی وغیرہ نمایاں ہیں۔ ان شعرانے دہلی کی عظمت اور انقلاب کی ہمہ پہلو تباہ کاری و ہربادی کی داستانوں کو موضوع شخن بنایا ہے۔ یغم نامے دہلی کی تہذیب ومعاشرت کے مرشے ہیں مگر ہرشاعر کا انفرادی تاثر جداہے۔

نگاہِ عشق و مستی میں وہی اوّل وہی آخر وہی قرآن وہی فرقال وہی کیلین وہی طلا کی محمد سے وفا تو نے تو ہم تیرے ہیں سے جہاں چیز ہے کیا لوح وقلم تیرے ہیں

# حاصلِ كلام

الغرض اقبال نے عشق کوعنا صرخمسہ کا مجموعہ قرار دیا ہے۔ جس کی بدولت زندگی اور حیات جاوید کا اسرار انسانی زندگی میں وقوع پذیر ہوتا ہے۔ عشق کی بدولت انسان خدا کو اور اللہ کی اطاعت حاصل کرتا ہے اور سب سے بڑھ کر دامنِ مصطفیؓ ہی سب سے بڑاوسلہ اور مرکز ہدایت ہے۔ جس سے زندگی کے تمام فیض و کرم حاصل ہوتے ہیں۔ یہی راہ نجات ہے اور سرچشمہ حیات ہے۔ اقبال نے کہا کہ شیطان اپنے چیلوں کو تکم دیتا ہے۔

وہ فاقد کش کہ موت سے ڈرتا نہیں ذرا روح محمدٌ اس کے بدن سے نکال دو

منتخباشعار

عشق جب سکھاتا ہے آدابِ خود آگاہی

کھلتے ہیں غلاموں پر اسرارِ شہنشاہی

ب خطر کود پڑا آتشِ نمرود میں عشق
عقل ہے محو تماشائے لپ بام ابھی
لوح بھی تُو قلم بھی تُو تیرا وجود الکتاب
گنبد آگینہ رنگ تیرے محیط میں حباب
کی محمر سے وفا تو نے تو ہم تیرے ہیں
کی محمر سے وفا تو نے تو ہم تیرے ہیں
نگاہِ عشق و مستی میں وہی اوّل وہی آخر
وہی قرآن وہی فرقاں وہی لیسین وہی طا
قوت عشق سے ہر بیت کو بالا کر دے
قوت عشق سے ہر بیت کو بالا کر دے
دہر میں اسمِ محمر سے اجالا کر دے

بقیه: شهرآ شوب

تاہم دہلی شہر سے محبت کا گہرا جذبہ سب کے ہاں موجود ہے۔ان شہرآ شوبوں سے پنہ چاتا ہے کہ دہلی پر قبضے کے بعد انگریزوں نے کس طرح دہلی کو تاراج کیا۔ شرفاذ کیل ورسوا ہوئے۔ محبّ وطن لوگوں کو تل کیا گیا۔ شاہی خاندان کے افراد شہر سے نکل کر جائے امن کی تلاش میں دربدر کی ٹھوکریں کھاتے پھرے۔ ان تمام شہرآ شوبوں میں داغ کا شہرآ شوب انفرادی خصوصیت کا حامل ہے اور زبان و بیان کی خوبی اور اُثر آنگیزی کے لحاظ سے نظیر ہے۔

حالی کے شہر آشوب''مدو جزراسلام''اور''شکوهٔ ہند''۔اساعیل میرٹھی کا قصیدہ عبرت''نوائے زمستان''اور'' قلعہ اکبر آباد''، اور شبلی کا شہر آشوب ''اسلام''زیادہ اہم ہیں۔

### عديد دَ ور

جدید دَور میں شہر آشوب نہیں لکھا جاتا گرسیاسی اور اقتصادی موضوعات پر لکھی جانے والی اکثر نظمیں شہر آشوب کے ذیل میں آتی ہیں۔ تقسیم ہندوستان اور پھر سقوطِ مشرقی پاکستان کے نتیج میں جولل و غارت، بیروزگاری، اقتصادی پریشانی اور اِنتشار، ابتری کی کیفیات بیدا ہوئیں، جدید شعرانے اپنے انداز میں اُن پر نظمیں کھیں۔ اس لحاظ سے انہیں بھی شہر آشوب کا نام دیا جا سکتا ہے۔ چند مثالیں

ماریں ہیں ہاتھ ہاتھ پہ سب یاں کے دستکار اور جتنے پیشہ دار ہیں روتے ہیں زار زار کوٹے کے سر سار کوٹے ہے سر سار کوٹے ہے سر سار کی کھ ایک دو کے کام کا رونا نہیں ہے یار

چھتیں پیٹے والوں کا ہے کاروبار بند (نظیرا کبرآبادی مخمس شہرآشوب)

کالج یہاں پہ جتنے ہیں لاجواب ہیں اسکول بھی ہمارے یہاں بے حساب ہیں بیار کی جہاں بحض جماقت مآب ہیں بیار مدرسے ہیں مکا تب خراب ہیں بیار کی جھ کر ہے جامعہ نواز اندیشہ گماں (شریرین باسی کا شہر آشوب بکھنؤ کے بارے میں)

عشق دم جبرئیل عشق دل مصطفیٰ عشق خدا کا رسول عشق خدا کا کلام اس خیال کومزید بر طاتے ہوئے کہتے ہیں کیمل سے زندگی کا ہنگامہ ہے درنہ جمود موت ہے۔

> عمل سے زندگی بنتی ہے جنت بھی جہنم بھی بیخا کی اپنی فطرت میں نہ نوری ہے نہ ناری ہے

ہم۔ فقر

عشق کا اخلاص فقر کا مجموعہ ہے۔ فقر تنگدستی نہیں بلکہ استعنا ہے، جس سے خودی کی تغییر ہوتی ہے۔ فقرعشق کا عضر ہے اس لیے اقبال کہتے ہیں کہ را وِ جذب سے آنے والوں اور را وِ سلوک کے مقابلہ میں زیادہ جلدی منزل طے کرتے ہیں کیونکہ بیشق کے شہسوار ہوتے ہیں۔

ید دنیا کے مال و دولت سے بے نیاز ہوتے ہیں اور جب مردِمومن دنیا کے مال و دولت سے بے نیاز ہوتے ہیں اور جب مردِمومن دنیا کے مال و دولت سے بے نیاز ہوتا ہے تو وہ معرفتِ الہی حاصل کرتا ہے جو صرف فقر کی دولت سے مالا مال ہوتے ہیں۔ وہ دنیا کے مال کی حرص نہیں رکھتے۔ یہی فقر جس کی بنیاد اور اُس کا استحکام خودی کے استحکام میں ہے یہی عشق کے عناصر کا مجموعہ ہے جس کی بدولت عشق مصطفیٰ حاصل ہوتا ہے اور اطاعت نبی نصیب ہوتی ہے۔

میرا طریق امیری نہیں فقیری ہے خودی نہ بھی غریبی میں نام پیدا کر (طاعت نبی کی،طاعت خدا کی)

۵۔ حضوری

اقبال کے نزدیک بیروہ جذبہ ہے جونہ توعلم سے حاصل ہوتا ہے اور نہ عقل کے تو سط سے ملتا ہے۔ بیا گر حاصل ہوتا ہے تو صرف عشق سے حاصل ہوتا ہے۔ اقبال کہتے ہیں:

اگر حسن عشق ہے تو عشق یقین اگر حسن محفل ہے تو عشق ہنگامہ محفل اگر حسن زلف ہے تو عشق اس کی پریشانی اگر حسن آئینہ ہے تو عشق اس کا پرتو

یمی وجہ ہے کہ عشق بغیر حضوری ممکن نہیں۔

عقل گو آستال سے دور نہیں اس کی تقدیر میں حضور نہیں زندگی ہے اس کی موت کا راز زندہ ہے تو بے حضور نہیں دل بینا بھی کر خدا سے طلب آئکھ کا نور دِل کا نور نہیں علم میں بھی ہے سرور لیکن بید وہ جنت ہے جس میں حور نہیں زندگی کے اسرار وراز صرف حضور کی قلب سے فیض یاب ہوتے ہیں۔ یہ فیض وکرام صرف عشق کی بدولت حاصل ہوتے ہیں اور بیسب واسطے حضرت میں وکرام صرف عشق کی بدولت حاصل ہوتے ہیں اور بیسب واسطے حضرت افیال اور عشق رسول گا

ا قبال کے نز دیک عشقِ رسول وعشقِ مصطفیٰ سرچشمۂ حیات ہے۔ یہ شق ہی ہے جس کی وجہ سے کا ئنات کا ظہور ومقصود تخلیق ہوا زندگی میں رونق و ہنگامہ صرف اور صرف عشق مصطفیٰ کی بدولت ہے۔

ا قبال جب زندگی کے مظاہراور دنیا کے تمام انوار ومظاہر پرغور وفکر کرتے ہیں تو سب میں عشق مصطفیٰ سرگر داں دکھائی دیتا ہے اور بیسب ان کے کرم و فیض کی بدولت ہے۔

ا قبال کا دل عشق مصطفیاً سے لبریز ہے وہ جب ان کا ذکر کرتے ہیں تو آبدیدہ ہوجاتے ہیں۔وہ مسلمانوں سے کہتے ہیں کہ عشقِ مصطفیٰ بحربے کنار ہے۔اسی سمندر میں اپنی زندگی کوآب دار کرلو۔

ذکروفکروعمل وعمر فانم توئی کشتی و بحر و طوفانم توئی اقبال کہتے ہیں کہ میرا ذکر بھی آپ ہیں اور فکر بھی میرا آپ کی ذات پاک کا طواف کر رہا ہے۔میری کشتی بھی آپ، سفینۂ حیات بھی آپ اور طوفان میں میرے گو ہر مراد بھی آپ ہیں، آپ سے ہی میری زندگی کے مرکز وفکر میں میں میرے گو ہر مراد بھی آپ ہیں، آپ سے ہی میری زندگی کے مرکز وفکر میں مین میرے گئی ہے۔ یہی عشق کی اہر وہ مسلمانوں میں دیکھنا چاہتے ہیں۔ یہی سرمایۂ حیات ہیں۔

لوح بھی تو قلم بھی تو تیرا وجود الکتاب گنبد آ بگینہ رنگ تیرے محیط میں حباب شوق اگر تیرا نہ ہو میری نماز کا امام میرا قیام بھی حجاب میرا ہجود بھی حجاب

# ا في العادد في رسوال

مسزفوزیه عظیم ایم اے اُردو، اسلامیات، ایم ایڈ

عشق کی وضاحت

ا قبال کے نزدیک عشق ایسا جذبہ ہیں جوفکر وعمل کی صلاحیتوں کو مفلوج کر دے اور نہ ایسا جذبہ ہے کہ جس کی بدولت انسان فرار کی راہ اختیار کرے، بلکہ عشق ایسا جذبہ ہے جواپی توت عمل سے انسان کی زندگی میں انقلاب برپا کردے۔

عشق کا جذبہ جب انسان کے وجود میں سرایت کر جاتا ہے تو اُس کے فکر وعمل کے دھاروں کو بدل دیتا ہے اورا گراس کا پر تواجتماعی زندگی پر ہوتو نہ صرف انسانی زندگی کے فکری عوامل کے دھاروں کو بدل دے بلکہ اُن کی زندگی میں انقلاب بریا کردے۔

عشق جب سکھاتا ہے آداب خود آگاہی

گھلتے ہیں غلاموں پر اسرارِ شہنشاہی
اقبال نے عشق کوعنا صرخمسہ کا مجموعہ کہا ہے، اس کی تفصیل درج ذیل ہے:
ا۔ اخلاص

ا قبال کے نز دیک عشق عناصر خمسہ کے وجود سے زندگی میں وقوع پذیر ہوتا ہے۔اس کا پہلاعضراخلاص ہے۔

اخلاص دل کی اس کیفیت کا نام ہے جس میں انسان اللہ کی بندگی میں اس کیفیت کا نام ہے جس میں انسان اللہ کی بندگی میں اس طرح کیسوئی اختیار کر لیتا ہے کہ اُس کا ظاہر وباطن یہاں تک کہ اُس کا قول وفعل، جینا مرناصرف اللہ تعالیٰ کی ذات باری تعالیٰ کے لیے خاص ہوجا تا ہے اور وہ صرف اور صرف اللہ تعالیٰ سے اور اللہ تعالیٰ کو اپنا ملجا و ماوا و کارساز سمجھتا ہے۔قرآن یاک میں ارشاد ہوا:

لِيَعُبُدِ اللَّهِ مُخُلِصِينَ لَهُ الدِّينَ

اللہ تعالیٰ کی بندگی اس طرح کریں کہ اس کے لیے دین کوخالص کرلیں۔ اور جگہ ارشاد ہوا:'' ہے شک میری نماز ،میری قربانی ،میر اجینا ،میر امرنا صرف ذات رب کے لیے جوتمام جہانوں کا رَب ہے۔''

ا قبال کے نز دیک عشق کا پہلا عضر ہی اخلاص ہے اور عشق ہی کی بدولت وہ اطاعت الٰہی برکار بند ہوسکتا ہے۔

ا قبال کہتے ہیں:

صدقِ خلیل مجھی ہے عشق صبر حسین جھی ہے عشق معرکہ وجود میں بدر و حنین بھی ہے عشق

٢۔ يقين

ا قبال نے یقین کوعشق کے عناصر میں دوسری حیثیت دی ہے۔ اگریقین نہ ہوتوعشق نہ ہو۔ اقبال نے وجود ابراہیم کوعشق کا درجہ اوّل قرار دیا ہے بلکہ عشق کا وجود ابراہیم کی مثال ہے۔ بیعشق ہی تھا جس نے آگ کوگل وگلز ارکر دیا۔عشق کی منزل ہی یقین ہے۔

ہے خطر کود بڑا آتشِ نمرود میں عشق عقل ہے محو تماشائے لب بام ابھی

اگریفین کامل نہ ہوتو یہ معرکہ آرائی نہ ہو، ہنگامہ آرائی نہ ہو۔ عشق کا دوسرا
نام یقین محکم ہے۔ یہی قوت مردِمومن میں قوت وجوش بھردیتا ہے اور دنیا میں
انقلابی روح بھونک دیتا ہے اور تقدیر بدلنے میں اس کا کوئی ٹانی نہیں ہوتا۔
تقدیریں نئی آجاتی ہیں اور پرانی بدل دی جاتی ہیں۔ یہ صرف مردِمومن کے
یقدیرین کامل کی مرہونِ منت ہوتی ہے۔

کوئی اندازہ کر سکتا ہے اس کے زورِ بازو کا نگاہِ مردِ مومن سے بدل جاتی ہیں تقدیریں سے عمل

ا قبال کے نزدیک عشق یقین عمل کا دوسرا نام ہے۔ عمل ایک کیفیت ہے۔ علم کی بناء شک اور عمل کی بناء یقین ہے۔ علم ماضی وحال کی توجیح پیش کرتا ہے جبکہ عمل مستقبل کی تخلیق کرتا ہے۔ عشق کی کارفر مائی عمل کے بغیر ناممکن ہے۔ یہی جذبہ جوزندگی کے جمود کوحرکت دیتا ہے اس کے بغیر تصوریقین کامل نہیں ہوتا۔

مردِ خدا کا عمل عشق سے صاحب فروغ عشق ہے اصل حیات موت ہے اس پر حرام

# حسن بالوں میں جھلکتا ہے

محترمه پروین وته

صحت وحسن میں بالوں کی آرائش کو بڑی اہمیت حاصل ہے۔ مشرق میں گھنے، لمبے، چیک دار بال حسن کی علامت سمجھے جاتے ہیں۔ عرصہ دراز سے ہر عمر کی خواتین اپنے گیسو کی افزائش وحفاظت کے لیے مختلف اقسام کے شیمپو، کنڈیشنر اور تیل کا استعمال کرتی ہیں۔ مگر ایسی اشیاء کا بغیر سوچے یا ماہرین سے مشورہ کیے بغیراستعمال نہیں کرنا جا ہیے۔

قدرتی عناصر مثلاً سورج کی تیز روشی، خشک اور شعندی ہوایا انتہائی گرم ہوا، نمکیات سے بھر پور پانی بال گرنے کا سبب بنتے ہیں۔ اس کے علاوہ تل، کتھی کا غلط استعال، بال بڑھانے کے تیز کیمیکل یا نت نے شیمپوکنڈ یشنر بالوں کے لیے نقصان دہ ہوتے ہیں۔ بالوں کی حفاظت کے لیے بالوں کو بجھنا اوران کے بارے میں جاناضر وری ہے۔ ایک مفروضہ عام ہے کہ بال بار بار کوانے سے گھنے نگلتے ہیں، اس امرکی کسی بھی طرح تصدیق نہیں ہوسکی ہے۔ بالوں کے روز انڈر نے کی تعدادہ ۲۰ سے ۱۰۰ ہے، لہذا اپنے کنگھے یا برش میں اسے بالوں کی تعداد دکھی کر نظمی پریشان نہ ہوں کیونکہ بی تعداد نارمل ہے۔ بالوں کی افز اکش کے لیے ہفتے میں ۲ سے ۲۰ بال نرم ہوتے ہیں اور کنگھی سے بہلے ان کو سلجھا لین بہتر ہوتا ہے۔ گیلے بال نرم ہوتے ہیں اور کنگھی سے کہا ان کو سلجھا لین بہتر ہوتا ہے۔ گیلے بال نرم ہوتے ہیں اور کنگھی سے کھیلا کیں، پھرتازہ ہانی سے حقولیں۔ گرم پانی بال کمز ورکر دیتا ہے۔ بال تو لیے سے نہ درگڑیں، بلکہ آ ہستی سے جذب کریں اور تازہ ہوا میں بال سکھا کیں۔ سے نہ درگڑیں، بلکہ آ ہستی سے جذب کریں اور تازہ ہوا میں بال سکھا کیں۔ لیے، گھنے بال خوبصورتی کی علامت سمجھے جاتے ہیں۔ ذراسی دیکھے بھال سے

بالول كى اقسام اوران كى حفاظت

بال مختلف اقسام کے ہوتے ہیں۔ ان کی حفاظت کے بنیادی طریقے مثلاً کنگھی، برش، شیمپو، کنڈیشنز،سب اہمیت کے حامل ہوتے ہیں۔ تیل، شیمپو، اقسام کے لحاظ سے شیمپو اور کنڈیشنر الگ الگ ہوتے ہیں۔ تیل، شیمپو،

کنڈیشنر وغیرہ بالوں کی غذا ہیں۔ہم آپ کوان کا استعال بالوں کی ساخت کےمطابق بتاتے ہیں۔

نارس بال

یہ نہ زیادہ سخت نہ زم و ملائم ہوتے ہیں اور نہ ہی زیادہ چکنے ہوتے ہیں۔
آپ چاہیں تو سرسوں کا تیل تین جھے، کسٹر آئل ایک حصہ ملا کر بالوں میں
لگائیں۔ نارمل شیمپو سے بال دھوئیں۔ کنڈیشنر کے طور پر دو عدد کیلوں کو
چھینٹ لیں۔ اس میں ایک چائے کا چچچر تن گلاب شامل کر کے لگائیں۔
تقریباً چالیس منٹ بعد شیمپوکر لیں۔ بعض خوا تین مہندی بھی استعال کرتی
ہیں، یہ بھی بہترین قدرتی کنڈیشنر ہے۔

خشک اور کھر در ہے بال

سیخت اور بے رونق ہوتے ہیں۔ خشکی دور کرنے کے لیے کسٹر آئل اور زیتون کا تیل ہم وزن لے کرملا ئیں، پھراسے بالوں پرلگا ئیں۔ نیم گرم پانی سے بال دھوئیں۔ مہندی، کافی، دہی اورانڈ ابال ملائم کرتا ہے۔ اگر آپ چاہیں تو اس مرکب میں ایک چائے کا چچپے زیتون یا سرسوں کا تیل بھی ملاسکتی ہیں۔ اسے تقریباً بینتالیس منٹ بالوں پرلگا ئیں اور بعد ازاں اچھے آئیلی شیمپوسے دھولیں۔ دودھ اور کھیرے کے آمیزے کا کنڈیشنر بالوں کو قدرتی نمی فراہم کرتا ہے۔ دودھ سے بال فرم اور ملائم ہوجاتے ہیں۔

<u>ڪيخ</u>اور نارمل بال

ایسے بالوں میں چکناہٹ نظر آتی ہے۔ان کے لیے کوکونٹ آئل یا تلوں
کا تیل موزوں ہے۔اگر آپ کے بال چکنے اور نارمل ہیں تو آ ملے، ریٹھے اور
سکا کائی سے بال دھوئیں۔اس کے علاوہ جائے کی پتی پانی میں پکائیں۔اسے
چھان کر ٹھنڈ اکریں پھراس سے بال دھوئیں۔استی فیصد چکناہٹ دور ہوجائے
گی۔مالٹے کا رَس کنڈیشنر کے طوریر استعال کریں۔

(بقيه صفح نمبر ۱۳۴ بر.....)

ان کی خوبصورتی برقراررہ سکتی ہے۔

حدیث اللہ نے عطا کیا، اللہ نے اطاعت وفر ما نبر داری عطا کی۔خود بھی فیض حاصل کر رہی ہیں اور آ گے صدقۂ جاریہ، چشمہ رشد و ہدایت کو تقسیم کر رہی ہیں۔

فرمایا کہ ایسوں پیضروررشک کرنا چاہیے کہ 'اللہ نے ہماری باجی کو اتنا چھوٹا مدرسہ عطا کیا ہم اس سے بڑا مدرسہ بنا کیں گے۔ہم دو مدرسے بنا کیں گے۔ہم دو مدرسے بنا کیں گے۔باجی نے دو کلاسیں پڑھائی ہیں ہم چار پڑھا کیں گے۔انہوں نے اتنی معلّمات لوگوں کو ذکر سکھایا،ہم اس سے زیادہ کو سکھا کیں گے۔انہوں نے اتنی معلّمات تیار کیں،ہم ان سے زیادہ معلّمات تیار کریں گے۔انہوں نے اتنے لوگوں کو تعلیم دی،ہم اس سے زیادہ لوگوں کو تعلیم دیں گے۔

تواس کو کہتے ہیں، رشک کرنا۔

وسيع رزق حلال ....!!

اور دوسرافر مایا،اس خوش نصیب پربھی رشک کرنا جائز ہے جس کواللہ نے دنیا کا مال دیا ہے اور وہ خود بھی اس سے فیض یاب ہوتی ہے یا ہوتا ہے اور آگے مخلوق کو بھی۔

میری بات کوذراسمیٹ لیس تا کہ پھر ...... دختر انِ اسلام! میں عرض کرر ہا ہوں دولوگوں پہرشک کرنا چاہیے۔ ایک وہ جنہیں اللہ نے علم دیا اور اوہ علم آگئیسیم کرتے ہیں۔ دوسرے وہ خوش نصیب جن کواللہ نے دنیا کی نعمتیں دی ہیں، دولت دی ہے، وہ خود بھی فیض یاب ہوتے ہیں اور آ گے مخلوق کو بھی اس سے فیض یاب کرتے ہیں۔ بیروں کے لیے آسرا بنتے ہیں، بیواؤں کا سہارا بنتے ہیں۔ مختاجوں، مسکینوں، ضرورت مندول، حاجت مندول کی مدد کرتے ہیں۔ وہ اللہ کے دین کی خدمت کرتے ہیں، مساجد آباد کرتے ہیں، مدارس بناتے ہیں، وہ نیکی اور ہدایت کے لیے نشر واشاعت کا کام کرتے ہیں۔ کتابیں بن ۔ تو بدوایسی جگہیں ہیں۔

توحسد کا کیاعلاج ہوا؟ .....رشک .....حدیث میں 'نغِبُتَه' کالفظاس کے لیے استعال ہوتا ہے۔ لیعنی حسد کی بجائے رشک کرو۔ تو یہ شیطان کا خطرناک حملہ کیونکہ اگر کوئی اس حملے کا شکار ہوجائے تو اس حسد میں مبتلا ہوجا تا ہے۔ پھراس سے دنیا کا ہمل بدخل ہوجا تا ہے۔ ہم گناہ ، ہم ظلم جو ہے وہ اس کی

جڑاور بنیا دبن جاتا ہے۔ بیشیطانی حملہ ہے۔ دوسرے نمبر پرفر مایا، شیطان جو کھلا وشمن ہے بدترین، انسان پیچملہ کرتا ہے۔ دوسرے حملے کا نام لا کچ حرص ہے۔

تنوں حرف طمع دے یارو تنوں نقطیوں خالی
خالی نال پہناوا میرا میں وی رہ گئی خالی
توبیلالچ مع اور حرص للچائی ہوئی نظریں جو ہیں،ایک اعتبار سے دیکھیں
توحسہ بھی یہ لالچ ہی کی پیداوار ہوتا ہے۔ انسان کو اپنی نعمت نظر نہیں آتی
دوسرے پردھیان ہوتا ہے۔ یہ بھی مل جائے، یہ بھی مل جائے ۔۔۔۔
دوسرے پردھیان ہوتا ہے۔ یہ بھی مل جائے، یہ بھی مل جائے ۔۔۔
مد برین اور دانشوروں میں ایک بات مشترک ہے۔ وہ نبیوں نے کہی، رسولوں
نے کہی، دانشوروں نے کہی کہ دنیا میں سب سے امیر ترین شخص جو ہے، غنی
ترین شخص جو ہے، وہ وہ وہ ہے جوقناعت پہند ہے۔

لہذاہمیں حسد سے کمل اجتناب کرنا جاہیے۔ (جاری ہے) ❖ بقیہ: حسن بالوں میں جھلکتا ہے

گاجر کاعرق بھی آپ کے بال چیکدار بنادےگا۔ بیتمام نسخے موزوں، کم خرچ اور کارآ مد ہیں۔ قدرتی اجزاء میں جو شفا ہے وہ بازاری اشیاء میں نہیں۔ تیل رات میں لگائیں تو بہتر ہے۔ ہفتے میں دوتین بارتیل ضرور لگائیں۔

بال ہماری زندگی کی عکاسی کرتے ہیں۔ بالوں کا تعلق ہماری جسمانی صحت ہے۔ اگرآپ تندرست ہوں گے تو بال بھی صحت مند ہوں گے۔ زندگے کے طور طریقوں ، کھانے پینے کی عادات ، جسمانی اور ذہنی کیفیات بالوں پراثر انداز ہوتی ہیں۔ تیل یا شیمپوتو بالوں کی خوبصورت دو بالا کرنے کے لیے استعال وہتے ہیں۔ یہ بال لمبے اور گھنے نہیں کرتے۔ البتہ غذا میں مناسب مقدار میں پروٹین بالوں کی نشوونما، ناخنوں کی چک اور عمومی صحت کے لیے نہایت اہم ہے۔ بشک فطری اصولوں میں قدرت نے رازِ حیات پوشیدہ رکھے ہیں اور نبا تات انسانی صحت کا خزانہ ہیں۔ جڑی ہوٹیوں میں تمام امراض کے لیے نیمین شفا موجود ہے۔ اپنے بالوں کی حفاظت قدرتی اجزاسے امراض کے لیے نیمین شفا موجود ہے۔ اپنے بالوں کی حفاظت قدرتی اجزاسے کریں تو بال مزید خوبصورت ہوں گے۔



مرگیاہے،سب کے سارے مرجائیں۔میرانقصان ہوگیاہے،اللہ کرے سب کے کاروبارکوآگ لگ جائے۔تواس طرح بیشیطانی حملے میں حملہ ہوجانا جو ہے بیا تناخطرنا کنہیں جتنااس کا شکار ہوجانا، پھر جواس کا مقابلہ نہ کرنااوراس کے اشارے پرچل پڑنا بیزیادہ خطرناک ہے۔

علاج ممکن ہے

دختر انِ اسلام! بیانسانی کمزوری ہے، انسان ذراسا غافل ہوا، شیطان فوراً حملہ کر دیتا ہے۔ جو حملے میں پھنس جائے اور شکار ہوکر حسد میں مصروف ہوجائے تواس کا علاج بیہ ہے کہتم حسد کی بجائے فوراً رشک شروع کر دو، حسد نہ کرو۔

# رشک بیے کہ ....

اے اللہ! تو نے اتنی ہڑی نعمت اس کو دی ہے، اس کو بیٹا دیا، بیٹے دیے،
اسے گھر بار دیا، اسے کاروبار دیا، اس کوعلم دیا، اس پر فلاں فلاں کرم نوازیاں
کیس ۔ یا اللہ! تو ہڑا غفور الرحیم ہے۔ جونعمتیں اس کو دی ہیں یہ بھی سلامت
ر ہیں اور اپنے اس کرم کا واسطہ جو تو نے اس پہ کیا ہے مجھے بھی تو یہ سب کچھ عطا
کردے۔ بیرشک ہے۔ یہ اس حملے کا علاج ہے۔
اس کے برعکس!

اوراگرانسان یہ کہے کہ میں تو کر ہی نہیں سکتا، مجھے تو مل ہی نہیں سکتا، مجھے تو مل ہی نہیں سکتا، مجھے تو ملنا ہی نہیں ہے۔ بہر حال اس کے پاس سے بیڑا غرق ہوجا ہے، اس کے پاس سے بیر شنتے ضائع ہوجا ئیں .....

یا در کھیں! اس سے ضائع ہوں یا نہ ہوں لیکن جو دوسرے سے حسد کرتا ہے اللّٰہ کریم فرما تا ہے، میں اس بندے کے لیے وہ نعمت ہمیشہ کے لیے حرام کر دیتا ہوں، اسے سلب کرلیتا ہوں۔

ساری دنیا کو بیٹے ملیں گے، سکوٹر ملیں گے، علم ملے گا، کا میابی ملے گا، اس کو بنہیں لینے دیں گے۔ اور فر مایا، جورَشک کرتا ہے اس حملے کا علاج کر لیتا ہے۔ اللہ تعالی فرشتوں کو حکم دے گا، فرشتو! لکھ لو، اس نے جب میں نے کسی کو نعمت دی تھی، عزت برکت دی تھی تو اس نے رشک کیا ہے۔ خوش ہوا ہے لہذا بیمر نے سے پہلے پہلے اس کو یہ فعت ضرور عطا کرنا۔ بات سمجھ میں آگئی۔

طبقهٔ علماء

حضور عليه الصلوة والسّلام نے فرمایا، کثیر تعداد میں علماء جہنم میں جائیں گے حسد کی وجہ ہے۔

اس کے پاس زیادہ لوگ نماز پڑھنے جاتے ہیں، اس کے لوگ زیادہ ہاتھ چومتے ہیں۔ اس کو دیکھو! زیادہ نذرانے لے رہے ہیں۔ اس کا زیادہ اونچااشتہارلگا ہے۔ اس کے نعرے زیادہ لگ رہے ہیں۔ اس کے شاگر دزیادہ ہیں۔ اس کے مریدزیادہ ہیں۔ اس کی نیکیاں زیادہ ہیں۔ اس کو فلال یہ اوروہ ہیں۔ اس کی نیکیاں زیادہ ہیں۔ اس کو فلال یہ اوروہ ہیں۔ اس کی نیکیاں زیادہ ہیں۔ اس کو فلال یہ اوروہ ہیں۔ اس کی نیکیاں نیادہ ہیں۔ اس کو فلال یہ اوروہ ہیں۔ اس کی نیکیاں نیادہ ہیں۔ اس کو فلال یہ اوروہ ہیں۔ اس کو فلال سے اور وہ ہیں۔ اس کی نیکیاں نیادہ ہیں۔ اس کو فلال سے اور وہ ہیں۔ اس کی نیکیاں نیادہ ہیں۔ اس کو فلال سے اور وہ ہیں۔ اس کی نیکیاں نیادہ ہیں۔ اس کو فلال سے اور وہ ہیں۔ اس کی نیکیاں نیادہ ہیں۔ اس کو فلال سے اور وہ ہیں۔ اس کی نیکیاں نیادہ ہیں۔ اس کی نیکیاں نیادہ ہیں۔ اس کو فلال سے اور وہ ہیں۔ اس کی نیکیاں نیادہ ہیں۔ اس کی نیکیاں نیادہ ہیں۔ اس کو فلال سے اور وہ ہیں۔ اس کی نیکیاں نیادہ ہیں۔ اس کی نیکیاں نیادہ ہیں۔ اس کو فلال سے اور وہ ہیں۔ اس کی نیکیاں نیادہ ہیں۔ اس کے مرید نیادہ ہیں۔ اس کی نیکیاں نیادہ ہیں۔ اس کی نیکیا

حسد شروع ہوجاتا ہے، پھر سازشیں شروع ہوجاتی ہیں، اس کی ٹاکلیں
کھینچنے کے لیے Leg pulling شروع ہو جاتی ہے، ہارٹ برنگ
(Heart-burning) شروع کر دیتے ہیں۔ پگڑیاں اچھالنا شروع کر
دیتے ہیں۔ پڑے اتارنا، دوسروں کی عز تیں اچھالنا شروع کر دیتے ہیں۔
اللہ جانے کہ ایسی ایسی سازشیں ہوتی ہیں، رشتہ داروں میں دیکھ لیں،
حسد کی وجہ سے کہ میں رشتہ نہیں دیا:

''اوہدا منڈا مر جائے، اوہدی کڑی مر جائے، فیر اوہنوں گھرک پوئے۔'' یعنی ایسی ایسی عجیب' چپالیں'' دوسروں کے لیے وہ شروع کر دیتے ہیں،ہمیں نہیں ملی سی کوکوئی شے نہ ملے۔

اور پھراس کا نتیجہ کیا ہوتا ہے؟ .....وہ جس سے حسد کیا جاتا ہے اس کی ہر خوبی سے انسان اندھا ہو جاتا ہے۔ اس کا ہر کمال برانظر آتا ہے، اس کی ہر نعمت پہسینہ سڑنا شروع ہوجاتا ہے۔

وشمن حسد کی آگ میں اکثر جلا کرے وہ شمع کیا بچھے جسے روشن خدا کرے توحسد کاعلاج کیاہے؟ .....رشک .....

دوخوش نصيب

حضور علیہ الصلوٰ ق والسّلام کا فرمانِ عالی شان ہے کہ دولوگوں پہ گل کے رشک کرنا جیا ہیے۔ایک وہ خوش نصیب جس کواللّہ نے علم دیا ہواور وہ اس علم کو تقسیم کرے۔جس طرح بید ختر انِ اسلام، جن کوعلم قر آن اللّہ نے عطا کیا،علم

الَّذِي يُوَسُوسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ.

اوراس کے دل پراپنی تھوتھنی رکھ کروہ حسد کی خواہ شات اس کے اندر ڈالتا ہے، جذبات ڈالتا ہے۔

حاسدول....

توانسان کا جودل ہے اس میں جب حسد پیدا ہوتا ہے تو دل حاسد ہوجا تا ہے۔ دل میں حسد پیدا ہوتا ہے تو دل حاسد ہوجا تا ہے۔ دل میں حسد پیدا ہوتا ہے تو دماغ جو ہے وہ اس حسد کوملی جامہ پہنانے کے لیے مختلف ساز شیں اور پلاننگ شروع کر دیتا ہے۔ اور جب دماغ پلاننگ کر لیتا ہے تو ساراجسم اس کو پھر عملی جامہ پہنانے کے لیے ہمتن مصروف ہوجا تا ہے۔ حدیث یاک ہے کہ حضور علیہ الصلاق والسّلام نے فرمایا:

إِيَّاكُمُ وَالْحَسَدَ فَإِنَّ الْحَسَدَ يَاكُلُ الْحَسَنَاتِ كَمَا تَاكُلُ الْحَسَنَاتِ كَمَا تَاكُلُ الْخَطَبَ.

''حسد ہے بچو کہ حسد انسان کی نیکیوں کواس طرح کھا جاتا ہے جس طرح خشک لکڑی کوآگ کھا جاتی ہے۔''

جیسے آگ جل رہی ہوتو جتنی مرضی خشک لکڑیاں پھیئتے جائیں وہ جل کر را کھ ہوجائیں گی،کوئلہ بن کے را کھ بن کے ملیا میٹ ہوجائیں گی۔ روح کا کینسر

حسدایک ایسی بیاری ہے، ایک ایسا شیطان کا حملہ ہے، ایک ایسی آگ ہے کہ اس میں کل کا نئات کی نیکیاں پھینک دیں وہ سڑ کے سواہ ہوجا کیں گی۔
شیطان کو آ دم علیہ السّلام سے جو بیاری لگی تھی اس بیاری کا نام حسد ہے۔ بنہیں کہ آ دم نے اس کو اینٹ ماری تھی، کوئی روڑا مارا تھا، اس کے گھر چوری ڈاکہ مارا تھا، یااس کوکوئی نقصان پہنچایا تھا۔ اس کی تو آ دم سے ملاقات ہی نہیں ہوئی تھی۔ جب اللّہ نے مٹی سے آ دم علیہ السّلام کا جسد خاکی بنایا اور ہی نہیں روح پھونک دی، و نَفَخُتُ فِیْدِ مِنُ دُوْ جِیْ. تو اس کو حسد کی بیاری گئی کہ میں آگ سے بیدا ہوا ہوں اور بیمٹی سے بیدا ہوا ہے اور میں اس سے افضل اور بہتر ہوں۔

تم ظر فی ....خود پیندی

حسد کی بیاری اُس وقت آتی ہے جب انسان کسی کی خوبی کود کھتا ہے،

کمال کود کھتا ہے، وصف کود کھتا ہے، اُسے اپنے اندر کوئی شے نظر نہیں آتی۔ جب اس کے اپنے اندر پیدانہیں ہوتی تو وہ کہتا ہے کہ بیفلاں کے پاس

جب ان سے ایچ اندر پیدا ہیں ہوں ووہ ہما ہے کہ یہ فلال سے پا ل کیوں ہے۔ تو یہ مجھ لیس کہ یہ شیطان کا خطرنا ک ترین حملہ ہے اور شیطان اُس کی نیکیوں کوساڑ کے سواہ کرنے کا پر وگرام شروع کر چکا ہے۔

پہلی امتوں کی عادتیں

حضور علیه الصلوة والسّلام فرماتے ہیں کہ میں دیکھ رہا ہوں کہ دوسری امتوں کی جوگندی یا بری خصلتیں ہیں وہ میری امت میں اُمُدی ہوئی آ رہی ہیں۔اوران میں حسد کی بیاری شیطان کا وہ حملہ ہے جوسابقہ اُمتوں کو لے ڈوبا۔

دختر انِ اسلام! فرمایا که بیسرکونهیں بلکه دین کومونڈ هه دیتا ہے۔انسان بالکل دین سے فارغ البال ہوجا تا ہے۔اس کےاندرسےانسانیت اور دولتِ ایمان سب ملیامیٹ کر دیتا ہے۔

حسد کی وجو ہات

حسد کا سبب کیا ہوتا ہے؟ یعنی شیطان جو وسوسہ ڈالتا ہے وہ یہ کہ اُس کو اپنی خمتیں نظر نہیں آئیں۔اللہ تعالیٰ نے جو کچھا سے دیا ہے وہ اس سے اندھا ہو جاتا ہے اور دوسروں کی خوبیاں، کمالات،اور نعمتیں دیکھ کرجل بھن جاتا ہے،اور بغض اور عناد کی آگ میں جلتے ہوئے وہ حسد کی بیاری میں مبتلا ہوجاتا ہے۔

جوبدنصیب شیطان کے اس حملے کا شکار ہوجاتے ہیں اور حسد میں مبتلا ہو جاتے ہیں، ان کی نیکیاں ضائع ہوجاتی ہیں۔ اور جس سے وہ حسد کرتے ہیں، مثلاً کسی کے پاس موٹر سائیکل ہے (حسد ہوگیا کہ میرے پاس سائیکل ہے) اللّٰد کرے اس کا ایکسیڈنٹ ہوجائے (نعوذ باللّٰد)۔ بیسوچنا شروع کر دیا۔ اس کی موٹر سائیکل چوری ہوجائے اور اس کے پاس کوئی شے ندر ہے۔

توجب دوسرے کی نعمت اور خوبی دیکھ کر دعا کی بجائے بدؤ عانظے اس کو کہتے ہیں شیطان کا حملہ، بید حسد ہے۔ کسی کو اللہ تعالیٰ نے بیٹیا دیا، سڑ کے سواہ (راکھ) ہوگیا کہ ہمارانہیں ہے تو اس کا بھی (خدانخو استہ) نہ رہے۔ کسی کا بھی نہ رہے۔

میری ماں مرگئی ہے،سب کی مائیں مرجائیں (خدانخواستہ)۔میرافلاں

کردیا۔روئے زمین کے چپے چپے پرمیرے سجدوں کونظرانداز کردیا۔اس مٹی کے پتلے کوتو نے نیابت اور خلافت کا تاج عطا کر دیا۔ میں اب انتقام لوں گا۔ اس کا آدم سے بھی اور آدم کی نسلول سے بھی۔

اس لیےاللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ یہ کھلا دشمن ہے۔اس نے اعلان کیا ہوا ہے۔ کچھ مارآستین ہوتے ہیں،غدار ہوتے ہیں۔

جعفر از بنگال و صادق از دکن ننگ آدم، ننگ دین، ننگ وطن

لیکن کچھالیے دشمن جو کھلے دشمن ہوتے ہیں اُن میں سرفہرست شیطان ہے۔ جس طرح دنیا میں آپ د کیھتے ہیں جارج ڈبلیوبش یہ بدترین دشمن بنا ہے۔ مسلمانوں کا دشمن ہے۔ اسرائیل دشمن ہے۔ یہودی دشمن ہیں۔ ہندواور کافردشمن ہیں۔علی الاعلان دشمن ہیں۔ تھلم کھلا میدان میں آ کریہ مسلمانوں کی نسل کشی کررہے ہیں۔

توایک اورانسان کاازلی ابدی کھلا دشمن ہے جس کو تر آن نے کہا، اِنَّا فَ لَکُمُ عَدُوٌ مُّ بِینُ . وہ شیطان ہے اوراس کو بینج کیا کہ میں تیرے بندوں کور گڑ دوں گا، تہس نہس کر دوں گا۔ میں ان کا قیمہ کر کے کتوں اور سوروں کے آگے کٹو اکراوران کو جہنم کا ایندھن بنا کران کو ملیا میٹ نہ کر دوں تو پھر کہنا۔

تو دختر انِ اسلام! انسان کے جتنے دشمن ہیں ان میں بدترین جو دشمن ہے وہ شیطان سلِ انسانی کو جس جس طریقے سے گمراہ کرتا ہے جہنم کا ایندھن اور چارہ اکٹھا کرتا ہے۔قرآن وحدیث کے اندراس کے وہ سارے حملے ،سارے طریقے اور ساری سازشیں مختلف انداز میں بیان کی گئی ہیں۔

آج ہماری گفتگو کا بیموضوع ہے کہ بے شک شیطان انسان کا کھلا دشمن ہے تو وہ کون کون سے حملے کرتا ہے اور اس کے حملوں سے دفاع کیسے کیا جائے اور کیسے کیا جاستا ہے، کیسے کرنا چاہیے؟ دفاع کیسے کیا جائے؟

جس طرح دستمن حملہ کرتا ہے، کوئی ایئر اٹیک (air attack) ہوتا ہے، ہوائی حملہ ہوتا ہے، کوئی بری حملہ ہوتا ہے، کوئی بحری حملہ ہوتا ہے۔ پچھ حملے جو ہیں وہ دشمن اپنے جاسوں بھیج کراپنے غداروں کے ذریعے،غدارخرید کر کرتا

ہے۔اوراب تو کئی اور بھی کیمیائی حملے نکل آئے ہیں۔وائرس کے حملے، بیکٹیریا کے، جراثیموں کے حملے نکل آئے ہیں۔

الغرض، تثمن مختلف انداز میں مدّ مقابل کو ملیامیٹ کرنے کے لیے کئ ہتھکنڈ ہے استعمال کرتے ہیں۔

شیطان انسان کا، مسلمان کا کھلا دشمن ہے۔حضور علیہ الصلوٰۃ والسّلام فرماتے ہیں کہ شیطان ہرانسان پر دن میں ۲۰۱۰ دفعہ حملہ کرتا ہے۔۲۰۱۰ حملے کرتا ہے اوراس کا سب سے چھوٹا حملہ یہ ہوتا ہے کہ میں اس کو ختم کر کے اس کا قیمہ کر کے کتوں ،خزیروں کے آگے بھینک کراس کو جہنم میں پہنچا دوں۔اس کا ایمان چھین لوں ،اس سے جان چھین ہوں ،اس سے ہر چیز چھین لوں۔

تو تھری ففٹی نائن (۳۵۹) ہڑے حملے ہوتے ہیں۔ جوسب سے چھوٹا حملہ ہوتا ہے وہ یہ ہے جو میں نے آغاز میں جو آیت کریمہ پڑھی جس میں شیطان کی سرکشی اور نافر مانی کا تذکرہ ہے۔ ہزرگانِ دین اس ضمن میں فرماتے ہیں کہ شیطان کے سارے حملوں کو اکٹھا کریں تو پانچ ہڑے حملے بن جاتے ہیں، باقی اس کی ساری و شمنیاں ، اس کی ساری سازشیں اس کے ماتحت آجاتی ہیں۔ یہلا حملہ .....حسد

فر مایا،اس کی شیطانی سازشوں، شرارتوں اور حملوں کے بیچھے سب سے پہلاحملہ جو ہوتا ہے اس کو حسد کہتے ہیں۔

لینی جب انسان کے اندر حسد کی بیاری پیدا ہو مخلوق کے لیے حسد کے جذبات پیدا ہوں توسمجھ لوکہ بیشیطان نے حملہ کیا ہے۔

حمله مشيطان كاانداز

اس طرح نہیں کہ شیطان سامنے آگر، لمبے لمبے سینگ لے کراور بڑی ہی زبان لے کراور بڑی ہی زبان کے کراور لمبے ناخنوں والے ہاتھ لے کر بندے پرچڑھ دوڑ تا ہے نہیں بلکہ ...... فرمان حبیب صلّی اللّٰد علیہ وسلّم

آ قائے دوجہاں نے فرمایا کہ'شیطان انسان کے جسم میں اس کے خون کی جگہوں میں گردش کرتا ہے۔''

لیمی شیطان انسان کے سینے کے اندرگھس جاتا ہے اور جگہ جاکروہ وسے ڈالتا ہے۔



# 

عَم دیا کہ آ دم علیہ السّلام کو تجدہ کر و توفَسَجَدُو آسب نے تجدہ کیا اللّا اِبُلِیْسَ سوائے ابلیس (عزازیل، شیطان) کے۔ اَبلی اس نے انکار کیا۔ وَ السُتَ کُبَرَ اور دہ انکار کرنے والوں، کا فرول میں سے موگیا۔ میکروں میں سے ہوگیا۔

بروفيسرمحر عظيم فاروقي

محرره بمس نبيله فاروقي

دختر انِ اسلام! الله تعالى في شيطان كوانسان كا كطلا وتمن بيان فرمايا -إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُّبِيْنٌ.

"بےشک وہتمہارا کھلا مثمن ہے۔"

جس کواللہ تعالیٰ کھلا دشمن کہہ دے تو پتہ چلا کہ وہ دشمن بہت ہی بدترین دشمن ہے۔

سر شمن.....

کی دشمن ایسے ہوتے ہیں جو چھپے ہوئے ہوتے ہیں،خفیہ ہوتے ہیں۔ جومنظر عام پرنہیں آتے۔ جو پسِ پردہ شیطانیت کے جال بنتے رہتے ہیں، سازشیں کرتے رہتے ہیں۔ یقیناً وہ دشمن بھی دشمن ہی ہوتے ہیں۔

لیکن پچھا یسے دشمن ہیں جوعلی الاعلان میدان میں سامنے آکر مد مقابل بنتے ہیں تو اللہ کریم فرماتے ہیں کہ شیطان انسان کا کھلا دشمن ہے۔ کیونکہ بیدوہ دشمن ہے جس نے اللہ تعالیٰ کے سامنے آکڑ کر، پنجوں کے بل کھڑ ہے ہوکر چیلنج کیا، مناظرہ کیا، بھڑک ماری، اوراپنے آپ کواللہ تعالیٰ کے سامنے مقابلے کے طور پر پیش کیا اور بیا علان کیا کہ اے اللہ! تو نے میرے ساتھ جو پچھ کیا ہے میں اس کا انتقام لوں گا، مقابلہ کروں گا۔ تو جھے قیامت تک مہلت دے، میں تیری مخلوق کو تہس نہس کردوں گا۔ میں ان کو ناکوں چنے چبواؤں گا۔ میں ان سے عبرت ناک انتقام لوں گا کہ کا کنات لرز اُٹھ گی۔ جو تجھ سے ہوسکتا ہے تو کر کے اور جو تجھ سے ہوسکتا ہے تو کر کے اور جو تجھ سے ہوسکتا ہے تو کر کے اور جو تجھ سے ہوسکتا ہے تو کر

شيطان كالجيلنج

تُونے میری چارلا کھسال کی عبادت کواس مٹی کی مُٹھ کے مقابلے میں ردّ

حمد وصلوٰ ق کے بعد! میری انتہائی قابلِ صداحتر ام،معزز ومحتر م دختر انِ اسلام،خواتینِ اسلام، ماؤ، بہنو، بیٹیو!

الله رب العزت نے كلام مقدس كے اندراور خاص طور پرسورة بقرہ ميں قصه آدم وابليس بڑى تفصيل كے ساتھ بيان كيا ہے۔اس واقعہ كے اندر مير ب اور آپ كے ليے، اہلِ اسلام كے ليے اور قيامت تك آنے والے انسانوں كے ليے بی اہلِ اسلام كے ليے اور تیامت تك آنے والے انسانوں كے ليے بی التحادر ہنمائی كاسامان ہے۔

اس واقعهُ آ دم وابلیس کوکلامِ مقدس میں متعدد مقامات پرمختلف حوالوں سے اللّدرب العالمین نے بیان کیا۔

انهم پیهلو

میں اس کے ایک دونہایت ضروری اور اہم پہلوجن میں ہمارے لیے بہت زیادہ تعلیم ہے آپ کی خدمت میں پیش کرنا چا ہتا ہوں ، شیئر (share) کرنا چا ہتا ہوں۔

الله رب العالمين في وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلْئِكَةِ اسْجُدُوا لِلاَدَمَ فرشتول كو

اسی طرح اللہ تعالیٰ کے ایک لاکھ کی ہزار پینمبراس دنیا میں تشریف لائے جن کا تعلق مختلف مذاہب سے تھا۔لیکن ان سب کی تعلیمات کا بغور مطالعہ کیا جائے تو کہا جائے گا۔ وہ سب ایک مقصد ہی دنیا میں لے کرآئے تھے۔حقوق اللہ اور حقوق العباد۔اللہ کا ذکر کرنا ،اس کا قرب حاصل کرنا ،اور بندوں کے حقوق پورے کرنا ،ان کے ذریعے اللہ کا قرب حاصل کرنا۔اللہ تعالیٰ ارشاد فرما تا ہے ،اے لوگو! میں اپنے حقوق تو معاف کرسکتا ہوں ،مگر حقوق العباد معاف نہیں کروں گا۔اگر اس سلسلے میں کسی سے کوئی کوتا ہی ہوگئی یا کسی پرزیادتی ہوگئی تواس سے جاکر معافی ما نگ لے ،اس کوراضی کر لے ، تیرا خدا بھی تجھ سے ہوگئی تواس سے جاکر معافی ما نگ لے ،اس کوراضی کر لے ، تیرا خدا بھی تجھ سے راضی ہوجائے گا۔

تقدر کے پابند جمادات و نباتات مومن فقط احکامِ اللی کے ہیں پابند دیارِ عشق میں اپنا مقام پیدا کر دیارِ عشق میں اپنا مقام پیدا کر نیا ذمانہ نئے صبح و شام پیدا کر ایک صحابیِ رسول نے آپ کی بارگاہ میں آ کرع ض کیا، یارسول اللہ اِ مجھے کوئی ممل بتاد سجے جس پر میں ممل کروں اور کامیاب ہوجاؤں اور اس حکم کے کوئی ممل بتاد سجے جس پر میں ممل کروں اور کامیاب ہوجاؤں اور اس حکم کے

بعد جھے کی بات کی ضرورت نہ رہے۔ آپ نے فرمایا، قُل رَبِّے اللّٰہ ثُمَّ اسْتَقِمْ. کہہ دے کہ میرارب اللّٰہ ہے، پھراس پر قائم رہ۔ جب سے دل سے مان لیا کہ میرامعبود اللّٰہ ہے تواس کے تمام احکامات پر بھی ثابت قدمی سے قائم رہ اور دَّ ہے۔ یہ بہماراحق ہے، ور نہ توا پنے اس اقرار میں جھوٹا ہوگا۔ اگر تواس کا اقرار بھی کرے اور جسم کو مل میں کا قرار بھی کرے اور جسم کو مل میں مصروف بھی کرے اور جسم کو مل میں مصروف بھی رکھے تو پھر تو ہر تکایف سے محفوظ ہے۔ اپنے ارادے میں کا میاب ہے۔ تو دیداراور قرب کی منزل سے مشرف ہوکر اعلی مرتبے تک پہنچ جائے گا اور بہی تمہاری دنیا اور آخرت کی کا میا بی اور فلاح ہے اور نعمتِ عظمی بھی یہی ہے۔ ارشا دِ باری تعالیٰ ہے:

إِنَّ الَّذِيُنَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا فَلا خَوُفٌ عَلَيْهِمُ وَلَا هُمُ يَحُزَنُونَ. أُولَئِكَ اَصُحْبُ الْجَنَّةِ خَلِدِيْنَ فِيُهَا جَزَآءً مِمَا كَانُوا يَعُمَلُونَ.

مفسرین فرماتے ہیں، اے بندے! تیرا مقصد تو وہ ہے جو تجھ کومصروف عمل رکھے اور ٹو تو اس کا بندہ ہے جس کے ہاتھ میں تیری مُہار ہے۔اگر دنیا کہ ہندہ ہے۔ نفس کے ہاتھ میں اگر تیری مہار ہے تو ٹو اپنفس کا بندہ ہے۔ مہارا گرآ خرت کے ہاتھ میں ہے تو ٹو مہار ہے تو ٹو اپنفس کا بندہ ہے۔ مہارا گرآ خرت کے ہاتھ میں ہے تو ٹو آخرت کا بندہ ہے۔ اب ٹو خودد کھے لے کہ تیری مہار کس کے ہاتھ میں ہے اور تو کس مقصد کے لیے مصروف عمل ہے۔ لہذا تیری مہار جس کے ہاتھ میں ہے تو اُسی کا بندہ ہے۔ اگر بچوں کے ہاتھ میں، تیری مہار جس کے ہاتھ میں ہے تو اُسی کا بندہ ہے۔ اگر بچوں کے ہاتھ میں، اگر دنیا کے ہاتھ میں ملی، یہ ہے کہ اُن کی رضاحاصل کرنا اگر فاوند کے ہاتھ میں اگر دنیا کے ہاتھ میں ملی، یہ ہے کہ اُن کی رضاحاصل کرنا تیرا مقصد ہے اس کی بیچان بھر یہ ہوتی ہے کہ وہ انسان اللہ اور اس کے احکامات کے آگے اپنی تمام خواہشات اپنی تمام مرضی ومنشا قربان کر دیتا ہے۔ احکامات کے آگے اپنی تمام خواہشات اپنی تمام مرضی ومنشا قربان کر دیتا ہے۔ کونکہ وہ خدا سے بچی محبت کرنے لگتا ہے۔ احکامات کے آگے اپنی تمام خواہشات آئی تیرے نام کے ساتھ کینے تیں میں ہم یہ بہار رہتے ہیں خوال یار میں ہم یہ بہار رہتے ہیں خوال یار میں ہم یہ بہیں سازگار رہتے ہیں خوال کے دن بھی ہمیں سازگار رہتے ہیں خوال کے دن بھی ہمیں سازگار رہتے ہیں خوال کے دن بھی ہمیں سازگار رہتے ہیں

معرفت کا ذریعہ بھی ہیں۔ ہم جتنی عبادت کریں گے ہم اس کے اتنے ہی قریب ہوتے جائیں گے۔قرب بڑھتا ہے طلب کرنے سے جمل کرنے سے، علم حاصل کرنے سے ،محبت کرنے سے اور چاہئے سے۔

تقدیر کے پابند جمادات و نباتات مومن فقط احکام الہی کا ہے پابند

اگردنیا کے تمام انسانوں سے یو جھاجائے کہ آپ اس دنیامیں کیا حاصل كرنا حاية بين تو تمام لوگ ايني اين خواهشات بيان كريس گے۔ جو تين چيزوں پرمشمل ہوں گي؛ (۱) حقیقی سکون، (۲) حقیقی خوشیاں، (۳) حقیقی صحت \_خوشيوں سے بھر پورزندگی ، صحت و تندرستی والی زندگی ، چين وسکون والی زندگی ہرانسان کی خواہش ہوگی۔جس طرح ہرانسان ہوا، یانی،خوراک کے بغير زنده نہيں رەسكتا، بالكل اسى طرح ان تين چيز وں ليعنى سكون،خوثى اورصحت کے بغیر زندہ نہیں رہ سکتا۔ان کے بغیر وہ ایک چلتی پھرتی لاش کی طرح ہوتا ہے۔آج کے دور میں ایسے لوگ آپ کو کثرت سے نظر آئیں گے۔ آج کل دنیا کی بڑی تعداد مادی طور پر بڑی خوشحال ہے اور دنیا جہان کی نعمتیں ان کو حاصل ہیں۔ رویے پیسے کی رمیل پیل ہے، لیموزین گاڑیوں میں گھومتے ہیں، عالیشان گھروں میں رہتے ہیں، انتہائی اعلیٰ اورمہنگی ترین غذائیں کھاتے ہیں۔گر اصل سکون ، اصل خوشی اور اصل صحت سے محروم ہیں۔تھوڑ ا ساغور کرنے سے بیہ بات ہم سمجھ جائیں گے کہ جن لوگوں کا مقصد صرف اور صرف دنیا کواور دنیا کی چیزوں کو حاصل کرنا ہے، ان لوگوں کو بیتینوں اصلی خوشیاں حاصل نہیں ہوسکتیں، کیونکہ دنیا اور دنیا کی محبت اور دنیا کو حاصل کرنے کی خواہش تو سمندر کے کھارے پانی کی طرح ہے۔کوئی انسان اپنی پیاس بجھانے کے لیے جتنا یانی پیځ گا،اس کی پیاس اور کخی اتنی ہی ہڑھتی چلی جائے گی۔ان تینوں چزوں کےحقدار ہیں توانسان کیکن انسان ان کو کیسے حاصل کر سكتے ہیں۔آئيے ہم اس كا مجھل نكالتے ہیں۔

قرآن پاک میں اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں، ہدایت اور راہنمائی ان کو ملتی ہے جومیری قدرت میں غور وفکر کرتے ہیں۔ آیئے ہم دیکھتے ہیں اللہ کی قدرت کواوراس میں غور وفکر کر کے کسی نتیج تک پہنچ جاتے ہیں۔ انشاء اللہ خدا

کی ذات ہماری راہنمائی کرے گی۔

د کیھئے! یہ پہاڑ، یہ آسان، یہ جاند، یہ سورج، یہ ستارے، یہ درخت، یہ زمین، پیسب چیزیں ہمارے سامنے ہیں۔ پیسب چیزیں کتنی مختلف ہیں۔ لیکن خدا کی قدرت نے ان سب کوایک ڈور سے باندھ رکھا ہے۔ دیکھیں گرمیوں میں کیسے سمندر کا یانی بخارات بن کراویر کواُٹھتا ہے، ہوا کیں کیسے اُن بخارات کو اُٹھا کر اوپر لے جاتی ہیں۔ وہاں پھریہ بادلوں کی شکل اختیار کرتا ہے۔ بادلوں سے بارش کی صورت میں زمین پر پہنچتی ہے۔ کسان زمین میں پیج ڈالتاہے، ہارش سے اس نیج کوفصل کو یانی ملتاہے اور پھر سورج کی نیش وحرارت سے وہ فصل وہ بیج کیسے یک کر تیار ہو جاتا ہے۔ بیتمام چیزیں جوقدرتِ خدا سے اپنی اپنی ساخت میں مختلف ہیں ، کیکن خدانے ان کو کیسے ایک ہی ڈور میں یرودیا ہے۔خدانے جوجوان تمام چیزوں کو تکم دیے ہیں وہ سب ان احکامات کو مان کر کیسے کام میں مصروف ہیں۔ بظاہر مختلف ہیں۔ مگر آپس میں ایک دوسرے سے جڑے ہوئے ہیں۔حقوق اللہ بھی ادا کررہے ہیں اور حقوق العباد بھی ادا کررہے ہیں۔سورج کیسے خدا کے حکم سے اپنے وقت مقرر برمشرق سے طلوع ہوتا ہے۔ سارا دن خدا کے حکم کے مطابق اپنی منزل کو پورا کرتے ہوئے مغرب کی طرف جا کرغروب ہوجا تا ہے۔ کیسے حکم کی یا بندی ہے۔ جب کا خدانے اس کو بنایا ہے، اس نے ایک لمحہ کے لیے بھی خدا کی نافر مانی نہیں کی۔اسی طرح کا ئنات کی تمام چیزوں کا حال ہے۔ان سب چیزوں کا مقصد بھی یہی ہے کہ ان کو اصل صحت ملے۔اصل خوشی اور اصل سکون ملے۔ہم انسانوں کی زندگی کا مقصد بھی اصل صحت وخوشی اور سکون حاصل کرنا ہے۔ یہ رازاللّٰد نے ہمارے لیےاپنی محبت میں اپنی پہچان میں اپنے قرب میں رکھ دیا ہے۔اصل منبع خدا کی ذات ہے۔ وہی ہماری جنت اوراصل خوثی ہے۔ آج ہارے گھروں میں دنیاجہان کی نعمتیں تو موجود ہیں۔اگر کمی ہے تو پیر کہ ہم اللہ کے ذکر سے اللہ کی محبت سے دور ہیں۔ ہمیں اللہ کی محبت ایسے دلوں میں بسانی

أَلَا بِذِكُرِ اللَّهِ تَطُمَئِنُّ الْقُلُوبُ.

خردار! سنو، دلوں کا اصل چین وسکون تو اللہ کو یاد کرنے میں ہے۔



# میرامقصرِحیات کیاہے؟

لانے والا نہ تھا۔خالق چا ہتا تھا کہ کوئی اس کی تخلیق کو سمجھے، اس سے لطف اندوز ہو، اس کی دادد ہے، اس کی تعریف کرے، اس کی تخلیق کو سمجھے کے خالق تک پہنچ جائے۔ کوئی آئے جو کا ئنات کے راز کو سمجھے، اس کا ئنات کو سمخر کرے، کوئی ہو جوائن اور پھر راز دان بن کر قدر دان ہو جائے ، پھر خالق کو چوائنے کا دان ہو جائے اور پھر راز دان بن کر قدر دان ہو جائے ، پھر خالق کو چاہنے گئے۔ اس سے پیار کر کے اس کی محبت کا، اس کی تخلیق کا حق ادا کر دے۔ ہم کہاں ہوتے اگر وہ احسن لا زوال نہ ہوتا۔

عشق کارن آدم کیتا محرم یار یگانه آپ ملک عبادت جوگے کی حاجت انساناں جس دل وچ عشق نہ رچیا کتے اس تھیں چنگے مالک دے گھر راکھی کردے صابر بکھے ننگے بال چراغ عشق دا میرا، روشن کر دے سینہ دل دے دیوے دی رشنائی جاوے وچ زمیناں

اسی مقصد کے تحت حضرت آدم کی پیدائش عمل میں لائی گئی۔ پھر حضرت آدم کودل جیسا انمول تحفہ ملا۔ جس میں فکر کی گہرائی، احساس کی گہرائی، دونوں رکھ دی گئیں۔ جس کے ذریعے انسان اپنے خدا کی لامحدود محبت کو پاسکے۔ گہرائلہ تعالی گہری محبت اور بلند فکر سے اس کی معرفت کو گرفت میں لاسکے۔ پھر اللہ تعالی نے اپنے کمال لطف و کرم سے ہم تمام لوگوں کی روحوں کومٹی کا جسم بخشا۔ ایک قالب بخشا۔ پھرایک مقرر مدت کے لیے اس کو اس دنیا میں بھیج دیا۔ اور اپنی بہچان کا ذریعے بنا کر بھیجا۔ ان کے ذریعے اپنے بیغامات حکموں کی ضورت میں ہم سب تک پہنچائے، تاکہ ہم انسان ان حکموں کو اس کے پیغامات کوس کر سمجھ کر اس پر عمل کرتے جائیں۔ اور اللہ کے ساتھ اپنا قرب بیٹو مات کوس کر سمجھ کر اس پر عمل کرتے جائیں۔ اور اللہ کے ساتھ اپنا قرب بیٹو مات کوس کر سمجھ کر اس پر عمل کرتے جائیں۔ اور اللہ کے ساتھ اپنا قرب بیٹو مات کا دوس ان کا مقصد ماصل ہو جائے اور ہماری تخلیق کا مقصد ، جو کہ حقوق اللہ جائے اور ہماری تخلیق کا مقصد ، جو کہ حقوق اللہ وجائے اور ہماری تخلیق کا مقصد ، جو کہ حقوق اللہ وجائے اور ہماری تخلیق کا مقصد ماصل ہو جائے اور ہماری تخلیق کا مقصد ماصل ہو جائے ۔ پی عبادات و معاملات بھی ہیں اور حصول ورحقوق العباد کا دوسرانا م بھی ہے۔ یہ عبادات و معاملات بھی ہیں اور حصول ورحقوق العباد کا دوسرانا م بھی ہے۔ یہ عبادات و معاملات بھی ہیں اور حصول ورحقوق العباد کا دوسرانا م بھی ہے۔ یہ عبادات و معاملات بھی ہیں اور حصول ورحقوق العباد کا دوسرانا م بھی ہے۔ یہ عبادات و معاملات بھی ہیں اور حصول

نَحُمَدُهُ وَنُصَلِّى وَنُسَلِّمُ عَلَى رَسُولِهِ الْكَرِيْمِ. اَمَّا بَعُدُ فَاعُودُ اللهِ مِنَ الشَّيُطْنِ الرَّجِيُمِ. بِسُمِ اللهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ. كُنْتُ كَنْزًا مَخُ فِيًّا فَاحُبَبُتُ اَنُ أَعُرَفَ فَخَلَقُتُ الْخَلُقَ وَتَعُرَفَتُ الْيَهِمُ فِى عَرَفُونِى وَعُرِفَتُ اِلَيْهِمُ فِى عَرَفُونِى وَعُرِفْتُ بِهِمُ ..... رَبِّ اشُرَحُ لِى صَدُرِى. وَيَسِّرُ لِى اَعْرَفُونِى وَعُرِفْتُ بِهِمُ ..... رَبِّ اشُرَحُ لِى صَدُرِى. وَيَسِّرُ لِى اَمُرِى. وَاحُلُلُ عُقُدَةً مِّنُ لِسَانِي. يَفْقَهُوا قَولِي. اَللهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ.

اندازِ بیاں گرچہ بہت شوخ نہیں ہے شاید کہ اُر جائے تیرے دل میں میری بات آج کا موضوع ہے، ہماری زندگی کا مقصد کیا ہے؟ ۔۔۔۔۔اس حدیث

ای کا موصوع ہے، ہماری زندی کا مقصد کیا ہے؟ .....اس حدیث قدسی میں اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں، میں ایک چھپا ہوا خزانہ تھا، مجھے جانتا یہ پہانتا کوئی نہیں تھا۔ میں نے چاہا کہ میں پہچانا جاؤں، جانا جاؤں تو میں نے خلوق کو پیدا کر دیا۔ لہذا معلوم ہوا، انسان کی تخلیق کا مقصد معرفت اللی کا حاصل کرنا یعنی اللہ تعالی کو اپنے رب کو اپنے بنانے والے کو جاننا اور پہچاننا اور اس کو چاہنا ہے۔

عالم ارواح

اس زندگی سے پہلے ہم عالم ارواح میں روحوں کی صورت میں مجر د تھے،
ساکت تھے، کیونکہ ہمارا بیجسم نہیں تھا، ہاتھ نہیں تھے، زبان نہیں تھی ، کان نہیں تھی،
سے ، خالی روحیں تھیں۔ اس لیے نماز روزہ بھی نہیں تھا، مال و دولت نہیں تھی،
ز کو ق نہیں تھی ، حقوق العباد بھی نہیں تھے۔ غرض کہ عالم ارواح میں اعمال نہیں
تھے۔ اس لیے ہم کچھ نہیں جانے تھے کہ ہم کون ہیں، کہاں ہیں۔ ہمیں کسی کی
کوئی بہچان نہیں تھی۔ اوھر دنیا کی کائنات موجود تھی۔ حکمتوں سے بھر پور بیہ
کائنات خدا کی صفات کا مظہر موجود تھا۔ کائنات اپنی تمام تر زنگینیوں کے
ساتھ موجود تھا۔ کوئی اس کے حقصد کی تحمیل میں خالق کی مرضی کو ہروئے کار
سیجھنے والا نہ تھا۔ کوئی اس کے مقصد کی تحمیل میں خالق کی مرضی کو ہروئے کار

ان تمام باتوں کو جانتا ہے جو یہ چھپاتے ہیں اور جو یہ ظاہر کرتے ہیں۔
یہودیوں کا یہ عقیدہ تھا کہ جنت میں ان کے علاوہ اور کوئی نہیں جائے گا۔ لہذاوہ
اپنے اس طرح کے باطل عقائد سے اپنے گناہوں میں اضافہ کرے چلے
جاتے تھے اور دوسر تھوڑے سے مالی فائدے کی خاطران کے عالم اللہ کے
کلام میں تبدیلی کرتے تھے۔ عام یہودیوں کے اس جاہل طبقہ کو معلوم ہی نہیں
تھا کہ تورات میں کیا لکھا ہے۔ وہ بس چند جھوٹی آرز وؤں سے واقف تھے جو
انہوں نے اپنے بزرگوں سے سن رکھی تھیں۔ اور تو تع رکھتے تھے کہ ان کے
بزرگ ان کے گناہ بخشوالیں گے۔ اللہ تعالی فرما تا ہے کہ ان لوگوں کے لیے
بزرگ ان کے گناہ بخشوالیں گے۔ اللہ تعالی فرما تا ہے کہ ان لوگوں کے لیے
اور کہتے ہیں کہ یہ اللہ کا تھم ہے۔

سوال: یہودی دوزخ کی سزاکے بارے میں کیا کہتے تھ؟
جواب: یہودیوں کا یہ عقیدہ تھا کہ انہیں اعمال بد کے بدلے چند روز
دوزخ میں پھینکا جائے گا۔ بعض روایات میں کہ سات دن بعض میں چالیس
دون یعنی جینے دن انھوں نے بچھڑے کی پوجا کی تھی۔ بعض کہتے کہ ہرگناہ گارکو
اس کی عمر کے برابر دوزخ میں رکھا جائے گا۔ بس۔ یہلوگ اپنے آپ کواللہ کے
لاڈلے اور محبوب سمجھتے تھے۔ نبیوں کی اولا دہونے پر فخر کرتے اور اللہ کے
انعامات کا ذکر کرتے جوان پروقاً فو قاً کیے گئے تھے۔ ان کا یہ بھی عقیدہ تھا کہ
ان کے برے اعمال کے بدلے اللہ اگر انہیں سزا بھی دے گا تو وہ بھی چندروز
کے لیے، ہمیشہ دوزخ میں نہیں رہیں گے۔

اللہ تعالیٰ اس آیت میں اپنے آخری نبی حضرت محر کی معرفت ان سے

پوچھ رہا ہے کہ کیا تم نے اللہ تعالیٰ سے اس بات کا کوئی عہد لیا ہے جس کی

پابندی کرنے پروہ مجبور ہے یا تم نے خود ہی اپنے دل سے یہ با تیں گھڑ لی ہیں۔

جن کا کوئی ثبوت تمہاری مذہبی کتاب تورات شریف میں نہیں ہے۔ان کے یہ

دعوے من گھڑت ہیں۔ان با توں کی کوئی سند کسی بھی آسانی کتاب میں موجود

نہیں۔

سوال: یہودیوں کے دوزخ میں نہ جانے کے بارے میں غلط فہمی دور کرنے کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے سورۃ البقرہ میں کیاارشا دفر مایا؟

جواب: یہود یوں کی غلط سوچیں جھوٹے عقیدے اس قدر سے جونسل در نسل چلے آرہے سے۔ مثلاً میکہ وہ اللہ کے لاڈلے ہیں۔ انہیں گنا ہوں کی سزا نہیں ملے گی۔ اگر ملی بھی تو چندروز کے لیے۔ نیز یہ کدان کے باپ دادا جو نبی سختے وہ بزرگ حضرات ہمیں بخشوا لیں گے۔ ان عقیدوں کی آڑ میں میلوگ ناجا ئز اور حرام عمل کرتے اور خام خیالیوں میں غلط روایات میں بھنے رہے۔ ان کے نزد یک اپنے دین کوسکھنا، جھنا، عمل کرنا اور آخری نبی حضرت محمدگی ان کے نزد یک اپنے دین کوسکھنا، جھنا، عمل کرنا اور آخری نبی حضرت محمدگی تعلیمات کو ماننا ضروری نہیں تھا۔ اللہ تعالی نے اس آیت میں ان کے اس غلط عقید ہے کی تر دید کی ہے۔ اور بتایا کہتمہاری نجات کا دارو مدار صرف دو باتوں پر ہے۔ (۱) اللہ پر ایمان رکھنا، (۲) نیک عمل کرنا۔ یعنی اللہ تعالی کے احکامات سے دل سے ماننا اور اس پڑعل کرنا۔ ہر انسان کو اس کے مطابق جز ااور سزا ملے گی۔

جن لوگوں نے جان ہو جھ کربدی کی راہ اختیار کی اور پھر گنا ہوں کے اندر اس طرح گھر گئے اور ایمان کے لیے کوئی گنجائش نہیں رہی۔ بیہ حالت اہلِ کفر کی ہے۔ ان کی سزاجہنم ہے جس میں وہ ہمیشہ رہیں گے۔ اور جن خوش نصیبوں نے ایجھے ممل کیے اللہ تعالیٰ کے احکامات کے مطابق۔ ان کے لیے دنیا میں بھی کامیا بی ہے اور آخرت میں بھی کامیا بی ہے۔ یہی لوگ فلاح پانے والے ہوں گے ہیں۔ اور بیہ حالت اہلِ ایمان کی ہے۔ بیہ مونین جنت کے وارث ہوں گے جس میں وہ ہمیشہ رہیں گے۔

کافروں میں پچھلوگ ایسے ہوں گے جن کے عقائد درست نہیں ایمان ان کے پاس نہیں ہے لیکن اعمال صالحہ ہیں، اچھے اخلاق ہیں، ان کواس دنیا میں ہی بدلہ دے دیا جائے گا آخرت میں ان کے لیے پچھ نہیں اور جن کے عقائد درست ہوں گے یعنی ان کے پاس ایمان ہوگالیکن اعمال درست نہیں ہوں گے، جس طرح اللہ تعالی نے حکم دیے ویسے مل نہیں کیے ہوں گے۔ اپنی نزدگی غفلت سے گنا ہوں سے گزاری ہوگی ۔ ان کے حساب کتاب کا سلسلہ ہو گا۔ برے اعمال کی سزا ہوگی۔ انہیں وہ سزاجہ نم کی صورت میں کاٹنی ہوگی۔ پھر ایمان کی برکت سے دوز خ سے رہائی ہوگی۔ اللہ تعالی ہمیں ایمان کا مل اور ممل مالے کرنے کی تو فیق عطافر مائے۔ آمین

نوٹ: آیت نمبر۷۲،۷۲ کی تفسیر بچھلے شارے میں مکمل ہو چکی ہے۔ آیت نمبر ۷۶ کی تفسیر پیش خدمت ہے۔

سوال: سورة البقرة مين الله تعالى في بيقرون كى تتنى مثالين بيان كى بين؟ تفصيل سي كسين \_

جواب: انسانوں کی طرح پتھراور جانور بھی مختلف درجے رکھتے ہیں۔ ہرمخلوق تشبیح بڑھتی ہے۔سبزہ کی شبیج سے عذابِ قبر میں کمی ہوتی ہے۔مسلمانوں کا قرآن پڑھناباعث ثواب ہے۔ پھروں میں بھی احساس اور شعور ہے۔اگر چہ ہم کومحسوس نہیں ہوتا۔سب جانوراینی اپنی عبادت کرتے ہیں۔بعض اللہ تعالیٰ کا کلام سنتے ہیں ۔حضور یا ک کے فراق میں لکڑی روئی جس کوصحابہ کرام رضی اللّٰد عنهم نے سنا۔آپ کو پھروں اور درختوں نے سلام کیا۔ بخاری ومسلم کی حدیث ہے کہ حضور یا گئے اُحدیہاڑ کے بارے میں ارشاد فرمایا، ہم اس سے محبت کرتے ہیں اور یہ ہم سے محبت کرتا ہے۔انسان کا دل اگراللہ کی مرضی ومنشا کے مطابق کام کرے تو فرشتوں سے افضل ہے اور اگر بگڑ جائے تو بچھروں سے بھی بدتر ہے۔ الله تعالیٰ نے گذشتہ آیات میں بنی اسرائیل کے واقعات بیان فرمائے جن سے معلوم ہوا کہ یہودی برے اعمال اور مسلسل نافر مانیاں کرتے رہے۔اللہ تعالیٰ ان کومعاف کرتا رہا۔انہوں نے کوئی سبق حاصل نہ کیا۔ گویا ان کے دل پھر بلکہ اس سے بھی زیادہ سخت ہو گئے ۔ پھروں میں بھی بعض ایسے ہوتے ہیں جن سے خلوق خدا کوفائدہ پہنچاہے۔ بعض پچروں سے چشمے پھوٹ نکلتے ہیں اوران سے دنیا کو یانی ملتا ہے۔ پھر بعض کی جھریوں سے یانی پھوٹ کرنکلتا ہے۔اوربعض پتھریہاڑ کی چوٹیوں سے گریڑتے ہیں۔گویا ہیت الٰہی سے لرز کر سجدہ میں گرجاتے ہیں۔

مفسرین کابیان ہے، چشموں والے پھروں کی مثال انسانی آبادی میں انبیاء ورسل ہیں۔ ان کے چشمہ فیض سے مخلوقِ خدا اپنی روحانی پیاس بجھاتی ہے۔ دوسری قسم کے پھروں کی مثال اولیاء اللہ ہیں، ان سے بہت سے لوگ فیض یاب ہوتے ہیں۔ اسی طرح صالحین اور مومنین ہیں جو اگر دوسروں کی اصلاح و ہدایت نہ بھی کرسکیس پھر بھی ان کا اپناایمان مکمل اور مضبوط ہوتا ہے۔ بنی اسرائیل نے نہ تو انبیاء کیہم السلام کی تعلیمات سے فائدہ اٹھایا اور نہ ہی

نیک بندوں کی بات سنی، گویاان کے دل عام پھروں سے بھی زیادہ سخت ہو گئے تھے جن برکوئی بات اثر نہیں کرتی۔

سوال: جن لوگوں نے اللہ کے کلام میں تحریف کی ان کے بارے میں قرآن ما کیارشاد فرما تا ہے؟

جواب: یہودیوں کے بارے میں اس آیت میں اللہ تعالیٰ مسلمانوں کو سمجھا رہاہے کہ کیاتم اس بات کی آرز وکرتے ہو، اس بات کی تو تع رکھتے ہو کہ بہ تہماری بات مان لیں گے۔ یہ آپ کی بات کیسے مان لیں گے۔ان کے بڑوں نے حضرت موسیٰ کے زمانے میں اوران کے بعد بھی اللہ تعالیٰ کا کلام سننے کے بعد جان بوجھ کراس میں ردّ وبدل کرتے تھے۔ جب ان کے بروں کا بیرحال تھا تو پھراُن کے بعد آنے والوں سے کس طرح امید ہوسکتی ہے۔ بیلوگ بدنیت ہیں، ہرگز ایمان نہیں لائیں گے۔اللہ تعالیٰ کےاس اعلان سے بیتہ چلتا ہے کہ یہودیوں کے اسلام لانے کی مسلمانوں کو کچھ زیادہ تو قع نہیں رکھنی جا ہیے۔ بہ جان بوجھ کر سمجھتے ہوئے ایبا کرتے ہیں۔ جب بیمسلمانوں سے ملتے ہیں تو کہتے ہیں ہم مسلمان ہیں۔ جب ایک دوسرے کے پاس تنہا ہوتے ہیں تو یہ منافق یہودی اینے دوستوں سے کہتے ہیں کہتم اپنی کتاب کی تعلیم مسلمانوں کو بتا کراس کے ذریعے اپنے خلاف مسلمانوں کے ہاتھ میں دلائل دیتے ہو۔ یہ یہودی منافقوں کا گروہ تھا۔ یہ جب بھی مسلمانوں کوخوش کرنے کے لیےا پنا ایمان ظاہر کرتے اور بتاتے کہ ہماری مذہبی کتاب میں آخری نبی صلّی اللّٰہ علیہ وسلّم کے بارے میں پیشین گوئیاں دیں اور آپ کے اخلاق اور علامات نبوت گ بھی بیان کرتے جوتورات شریف میں موجو دھیں لیکن جب یہ یہودی آپس میں ملتے توایک دوسرے کولعنت کرتے کہتم اپنی مذہبی تعلیمات مسلمانوں کو بتا ديتے ہواور اينے خلاف انہيں ہتھيار كيوں ديتے ہو۔ يہى دلائل مسلمان تمہارےخلاف استعال کرتے ہیں اورتمہاری اپنی باتوں کوسند بنایا کرو۔اللّٰد کے ہاں گواہی دیں گے کہ یہودسب کچھ جاننے کے بعداصل دین کی طرف نہیں آئے۔ گویا یہ بے وقوف یہودی بیہ بھے رہے تھے کہ ان باتوں کاعلم مسلمانوں کوصرف یہودیوں کے ذریعے سے ہی ہوسکتا ہے۔ حالانکہ اللہ تعالیٰ ان کی ظاہراور چھپی باتوں کو نبی اور مسلمانوں کر ظاہر کرسکتا ہے۔ کیونکہ اللہ تعالی

| فعل مضارع  | تم عقل رکھتے                     | تَعُقِلُو ٰ نَ           | 26 |
|------------|----------------------------------|--------------------------|----|
| فعل مضارع  | م صر <u>ت</u><br>جودہ چھیاتے ہیں | ىسِرُّۇنَ<br>يُسِرُّونَ  |    |
|            | <u> </u>                         | 4                        | 27 |
| قعل مضارع  | جودہ ظاہر کرتے ہیں               | يُعْلِنُونَ              | 28 |
| اسم فاعل   | اَن پڑھ ہیں                      | ٱُمِّيُّوُنَ             | 29 |
| صفت        | آرز و کیں                        | اَمَانِيَّ               | 30 |
| فعلمضارع   | وہ گمان کرتے ہیں                 | يَظُنُّونَ               | 31 |
| فعلمضارع   | یس افسوس ہے                      | <u>فَ</u> وَيُلُ         | 32 |
| مركب توصفي | جو لکھتے ہیں                     | يَكُتُبُونَ              | 33 |
| فعل ماضی   | تا كەدەخرىدىي                    | لِيَشُتَرُوا             | 34 |
| مركباضافى  | قیمت تھوڑی                       | ثَمَنًا قَلِيًلا         | 35 |
| فعلمضارع   | جولكها                           | كَتَبَتُ                 | 36 |
| فعلمضارع   | ان کے ہاتھوں نے                  | ٱيُدِيُهِمُ              | 37 |
| مركب توصفي | جووہ کماتے ہیں                   | يَكْسِبُونَ              | 38 |
| فعل ماضی   | نه لگے گی ہم کو                  | تَمَسَّنَا               | 39 |
| فعلمضارع   | گنتی کے دن                       | اَيَّامًا مَّعُلُوُ دَةً | 40 |
| عطف        | کیاتم نے پکڑاہے                  | ٱتَّخَذُتُمُ             | 41 |
| صفت        | خلاف کرےگا                       | يُخُلِفَ                 | 42 |
| فعل ماضی   | بلكه                             | بَلْی                    | 43 |
| مركباضافى  | برائياں                          | سَيْئَةً                 | 44 |
| مركباضافى  | گیرے ساتھاں کے                   | اَحَاطَتُ                | 45 |
| فعل مضارع  | خطائیں اُس کی                    | خَطِيۡـئَتُهُ            | 46 |
| مركباضافي  | آگ میں رہنے والے لوگ             | اَصُحْبُ النَّارِ        | 47 |
| فعل مضارع  | ہمیشہر ہیں گے                    | خٰلِدُوۡنَ               | 48 |
| مركب توصفي | جنت میں رہنے والے لوگ            | أصُحْبُ الْجَنَّةِ       | 49 |

| گمائمر    | معانی                    | الفاظ                     | نمبرشار |
|-----------|--------------------------|---------------------------|---------|
| فعل ماضی  | قل کیاتم نے              | قَتَلُتُمُ                | 1       |
| فعل ماضی  | پس اختلاف کیاتم نے       | فَادُّرَ نُتُمُ           | 2       |
| اسم فاعل  | نکا لنے والا ہے          | مُخْرِجُ                  | 3       |
| فعلمضارع  | تم چھپاتے ہو             | تَكْتُمُونَ               | 4       |
| فعل امر   | مارواً س کو              | اضُرِبُوُهُ               | 5       |
| فعلمضارع  | زندہ کرتا ہے             | يُحي                      | 6       |
| فعلمضارع  | اوروہ دکھا تاہے          | وَيُرِيُكُمُ              | 7       |
| فعلمضارع  | مستمجھوتم                | تَعُقِلُونَ               | 8       |
| مرکب جاری | ما نند پھروں کے ہیں      | كَالُحِجَارَةِ            | 9       |
| صفت       | زياده                    | ٱشَدُّ                    | 10      |
| صفت       | سخت                      | قَسُوَةً                  | 11      |
| فعلمضارع  | پھوٹ نکلتی ہیں           | يتفجر                     | 12      |
| فعل مضارع | جو پھٹ جا تاہے           | ؽۺۜۛڡۜٞۊؙ                 | 13      |
| فعلمضارع  | پس نکلتا ہے              | فَيَخُرُجُ                | 14      |
| فعل مضارع | جوگرجا تاہے              | يَهُبِطُ                  | 15      |
| مرکب جاری | غافل اُسے                | بِغَافِلٍ                 | 16      |
| فعل مضارع | کیا پستم طمع کرتے ہو     | اَفَتَطُمَ <i>عُو</i> ُنَ | 17      |
| فعل مضارع | وه سنتے ہیں              | يَسْمَعُوْنَ              | 18      |
| فعل مضارع | وه بدل دیتے ہیں اس کو    | يُحَرِّفُونَهُ            | 19      |
| فعل ماضی  | سمجھ لیا تھااس کو        | مَا عَقَلُوُهُ            | 20      |
| فعل ماضی  | جب ملتے ہیں              | إذَا لَقُوا               | 21      |
| فعل ماضی  | ا کیلے ہوتے ہیں          | خَلا                      | 22      |
| فعل مضارع | كياتم كهه ديتي هوأن كو   | ٱتُحَدِّثُونَهُمُ         | 23      |
| فعل ماضى  | كھولا                    | فَتَحَ                    | 24      |
| فعل مضارع | تا کہ وہ جھگڑا کریںتم سے | لِيُحَآجُّوُكُمُ          | 25      |

خَلا بَعْضُهُمُ اللّٰه اللّٰهُ عَلَيْكُمُ بِمَا فَتَحَ اللّٰهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ ا کیلے ہوتے ہیں بعض اُن کی طرف بعض کے کہاانہوں نے کیاتم کہدیتے ہواُن کو ساتھاس کے جو کھولا اللہ نے تم پر (تو) کہتے ہیں کہ کیا تم اُن کو وہ باتیں بتاتے ہو جو تم پر واضح ہو چکی ہیں تاکہ وہ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں تنہیں ججت بنا لیں۔ بِه عِنْدَ رَبِّكُمْ ط أَفَلا تَعْقِلُوْنَ. أَوَلا يَعْلَمُوْنَ أَنَّ تا کہوہ جھگڑا کریںتم سے ساتھاس کے نزدیک رہتمہارے کے کیا پسنہیں تم عقل رکھتے کیااورنہیں وہ جانتے ہیکہ کیا پھرتم عقل کے ناخن نہ لو گے۔ کیا وہ یہ (حقیقت) نہیں جانتے کہ بے شک اللہ تو خوب جانتا ہے جو کچھ وہ چھپاتے ہیں اور اللَّهَ يَعُلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعُلِنُونَ. وَمِنْهُمُ اُمِّيُّونَ لَا يَعُلَمُونَ الْكِتابَ اِلَّا الله وہ جانتا ہے جووہ چھپاتے ہیں اور جو وہ ظاہر کرتے ہیں اور بعض اُن میں سے اُن پڑھ ہیں نہیں وہ جانتے کتاب کو مگر جو کچھ وہ ظاہر کرتے ہیں اور اُن میں سے تو بعض بالکل اَن پڑھ ہیں جو ہرگز کتاب اللہ کو نہیں جانتے سوائے اپنی اَمَانِيَّ وَاِنَ هُمُ اِلَّا يَظُنُّوُنَ. فَوَيُلٌ لِّلَّذِيْنَ يَكُتُبُوُنَ الْكِتٰبَ بِاَيْدِيْهِمُ ق ثُمَّ يَقُولُوْنَ آرز وئیں اورنہیںوہ مگر وہ گمان کرتے پس افسوں ہے واسطےان لوگوں کے جو لکھتے ہیں کتاب ہاتھوں اپنوں سے پھر وہ کہتے ہیں آرز وؤں کے اور وہ تو صرف ظن و گمان کے مرتبہ میں ہیں۔ توایسے لوگوں کے لیے ہلاکت ہی ہلاکت ہے جو کتاب کواپنے ہاتھوں سے لکھتے ہیں پھریہ کہتے پھرتے ہیں هٰ ذَا مِنُ عِنُدِ اللَّهِ لِيَشْتَرُوا بهِ ثَمَنًا قَلِيُّلاط فَوَيْلٌ لَّهُم مِّمَّا كَتَبَتُ یہ (سے) نزدیک اللہ کے سے ہے تاکہوہ خریدیں بدلے اس کے قیمت تھوڑی پس افسوس ہے ان کے لیے اس سے جولکھا کہ بیتواللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے تا کہاس کے عوض چند گلے حاصل کرسکیس۔تو جو کچھائن کے ہاتھوں نے لکھاوہ بھی برباد ہونے والا ہےاور جو کچھانہوں نے (اس اَيُدِيُهِمُ وَوَيُلٌ لَّهُمُ مِّمَّا يَكُسِبُونَ. وَقَالُوْا لَنُ تَمَسَّنَا النَّارُ الَّآ ہاتھوںان کے نے اورافسوں ہے اُن کے لیے اُس سے جووہ کماتے ہیں اور کہاانہوں نے ہرگز نہ لگے گی ہم کو آگ مگر ے عوض مال) کمایا وہ بھی اکارت زدہ ہے اورانہوں نے (بیجی) کہا کہ انہیں (جہنم کی) آگ سوائے چندروز کے ہرگز ہرگز نہ چھو سکے گی۔فر مادیجئے کہتم نے اللہ اَيَّامًا مَّعْلُوْدَةً ط قُلُ اَتَّخَذُتُمُ عِنُدَ اللَّهِ عَهُدًا فَلَنُ يُخُلِفَ اللَّهُ عَهُدَهُ اَمُ تَقُولُونَ دن گنتی کے آپُفرمادیجئے کیاتم نے پکڑا ہے نزدیک اللہ کے عہد پس ہرگزنہ خلاف کرےگا اللہ عہدا پنا کیا تم کہتے ہو عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعُلَمُونَ. بَلَى مَنُ كَسَبَ سَيَّئَةً وَّاحَاطَتُ بِهِ خَطِيْـنَتُهُ فَأُولَــبُكَ اَصُحٰبُ اوپر اللہ کے جونہیں تم جانتے بلکہ جوکوئی کمائے برائیاں اور گھیرے ساتھاس کے خطائیں اُس کی پس بیلوگ رہنے والے (حقیقت) میں جانتے نہیں ہو۔ ہاں بلکہ جس نے گناہوں کی کمائی کی اوروہ اُس کوگھیریں گی ،اُس کی خطائیں ( نافر مانیاں ) تو (اصل میں )وہ دوزخی ہیں جواُس میں النَّارِ جِ هُمُ فِيُهَا خَلِدُوُنَ. وَالَّذِيُنَ امَنُوُا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ اُولَئِكَ اَصُحْبُ الْجَنَّةِ جِ هُمُ فِيُهَا خَلِدُوُنَ. آگ کے ہیں وہ اُس میں ہمیشہ رہیں گے اور جولوگ ایمان لائے اور عمل کیے نیک بیلوگ رہنے والے جنت کے ہیں وہ اُس میں ہمیشہ رہیں گے ہمیشہ ہمیشہ کے لیےر ہیں گے۔اور جولوگ ایمان لائے اورعملِ صالح بجالائے (حقیقت میں ) وہی صاحب جنت ہیں جواُس میں ہمیشہ ہمیشہ کے لئے رہیں گے۔ 45 **AZEEM** ENGLISH MAGAZINE FEB - MAR 2011

# آسان ترین فہم قرآن سلسلہ رُکوع آسان ترین فہم قرآن سلسلہ رُکوع آسیئے قرآن سکھئے کو اُن سکھئے کے اُن سکھئے کے اُن سکھئے کاروی سکھئے کاروی سکھئے کاروی سکھئے کاروی سکھئے کاروی سکھئے کاروی سکھنے کے ان کی سکھنے کاروی سکھنے کے ان کی سکھنے کی دور سکھنے کی دور سکھنے کے ان کی دور سکھنے کے دور ان کی دور ان کی دور ان کی دور ان کی دور سکھنے کے دور ان کی دو

متن بمعه نفظي ومامحاور هترجمه

اللهِ الرَّحِيْمِ. شروع کرتی /کرتا ہوں ساتھ نام اللہ کے اللہ کے جور حم کرنے والا نہایت مہر بان ہے۔ قَتَلْتُمُ نَفُسًا فَادّْرَئُتُمُ فِيُهَاط وَاللَّهُ مُخُرِجٌ مَّا كُنْتُمُ تَكُتُمُونَ. فَقُلُنَا اورجب قُلَ کیاتم نے ایک جان کو پس اختلاف کیاتم نے اُس میں اوراللہ نکالنے والا ہے جو تھے تم چھپاتے پس کہاہم نے اضُربُوهُ ببَعْضِهَاط كَذٰلِكَ يُحُى اللَّهُ الْمَوْتَىٰ لا وَيُريُكُمُ اليِّهِ لَعَلَّكُمُ تَعُقِلُونَ. مارواُس کو ساتھا ایک گلڑے کے اس کے اس طرح زندہ کرتا ہےاللہ مُر دوں کو اوروہ دکھا تا ہےتم کو نشانیاں اپنی تا کہتم مستمجھو تم اس کا (گائے کے گوشت کا) کوئی حصہ اس پر (مردہ لاش پر )مارو (تووہ مردہ زندہ ہوگیا )لہذاایسے ہی اللّٰد تعالیٰ مردوں کوزندہ کرتا ہے اورتمہیں اپنی (قدرت کی ) ثُمَّ قَسَتُ قُلُوبُكُمُ مِّن مُ بَعُدِ ذَلِكَ فَهِيَ كَالْحِجَارَةِ اَوُ اَشَدُّ قَسُوَةً ط وَإِنَّ مِنَ الْحِجَارَةِ پھر سخت ہوگئے دل تمہارے بعداس کے پس وہ مانند پھروں کے ہیں یا زیادہ سخت اور بےشک بعض پھروں میں سے نشانیاں دکھا تا ہے تا کہتم عقل سے کام لو پھراس کے بعدتمہار سے خت دل ہو گئے جیسا کہوہ پیچر ہوں یاان سے بھی زیادہ سخت ہوں اور (حالانکہ ) بے شک پیچروں لَمَا يَتَفَجَّرُ مِنْهُ الْانْهُرُط وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَّقَّقُ فَيَخُرُجُ مِنْهُ الْمَآءُط البتہ پھوٹ نکلتی ہیں اُس میں سے نہریں اور بےشک بعضائس میں سے البتہ جو پھٹ جاتا ہے کیس نکلتا ہے اُس میں سے یانی میں سے تو نہریں (چشمے) اہل پڑتی ہیں اور یقیناً بعض شق (پھٹ جانا) ہو جاتے ہیں تو اُن میں سے پانی بہنا شروع ہو جاتا ہے۔ وَإِنَّ مِنُهَا لَمَا يَهُبِطُ مِنُ خَشُيَةِ اللَّهِ ط وَمَا اللَّهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعُمَلُونَ. اَفَتَطُمَعُونَ اور بے شک اُس میں سے البتہ جوگر جاتا ہے ڈراللہ کے سے اور نہیں اللہ غافل اُس سے جوتم عمل کرتے ہو کیا پستم طمع کرتے ہو اور بلاشبہ ان میں سے بعض پھر تو خوف خداوندی سے لڑھک جاتے ہیں اور اللہ تعالیٰ اس سے بے خبر نہیں ہے جو پچھتم کرتے ہو۔ کیاتم بیطمع کرتے ہو اَن يُّؤُمِنُوْا لَكُمُ وَقَدُ كَانَ فَرِيْقٌ مِّنَهُمُ يَسُمَعُوْنَ كَلْمَ اللَّهِ ثُمَّ يُحَرِّفُوْنَهُ یہ دہ ایمان لائیں تمہارے لیے اور تحقیق ہے ایک فریق اُن میں سے وہ سنتے ہیں کلام اللہ کا پھروہ بدل دیتے ہیں اُس کو کہتم پرایمان لے آئیں اور تحقیق ان میں سے ایک فریق ( گروہ) کلام الہی کوسنتا ضرور ہے پھروہ اس کو شبھنے بوجھنے کے باوجود اس سے منحرف ہوجا تا ہے اور وہ مِنُ ۚ بَعُدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعُلَمُونَ. وَإِذَا لَقُوا الَّذِيْنَ الْمَنُوا قَالُوْ آ الْمَنَّاجِ وَإِذَا بعداس کے جو مجھ لیا تھا اُس کو اوروہ جانتے ہیں اور جب ملتے ہیں اُن لوگوں سے جوایمان لائے کہتے ہیں ہم ایمان لائے اور جب ب کچھ) جانتے ہیں اور جب وہ اہلِ ایمان سے ملتے ہیں تواپنے ایمان کا اقر ارکرتے ہیں اور جب بعض اپنے دوسرے ساتھیوں کے ساتھ خلوت میں ہوتے ہیں **AZEEM** ENGLISH MAGAZINE FEB - MAR 2011